GL H 294.3
BHA

120820
185NAA
Academy of Administration
मस्री
MUSSOORIE
पुस्तकालय
LIBRARY
अवाप्ति संस्या
Accession No.
वर्ग संस्या
Class No.
994.3

පොසෙනවානවානවානවානවානවානව තමන

Book No.

## साहित्व-मञ्जनमाता-३

[ संरक्षक-श्रीमान् ठाडुर कप्याणसिंह जी शेलाक्त बी. ए. जागीरदार साचरियावास (जयपुर) ]

# बोद्ध-कालीन भारत

अर्थात

बुद्ध-जन्म के समय से गुप्त साम्राज्य के उदयतक के भारत की राजनीतिक, सामाजिक, श्राधिक श्रादि व्यवस्थाओं का वर्णन

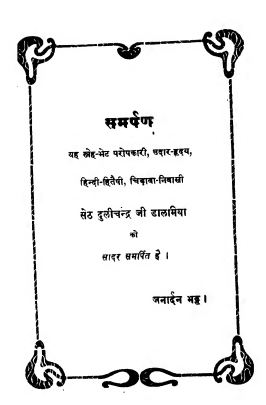
> हेसक जनार्दन मट्ट एम० ए०

मकाशक रामचंद्र वस्मी साहित्य-रत्न-माला कार्य्यालुक्र किस्की प्रवासक रामचंद्र वस्मी, साद्वित्य-रक्ष-माता कार्य्यातय, कारी।

स्त्रक गणपति कृष्ण गुर्जर, भीतदमीनारायण प्रेस, जतनबड़, काशी। बौद्ध-कालीन भारत



चिड़ावा निवासौ सेठ दुलीचन्टजी डालमिया



## प्रकाशक का निवेदन

साहित्य-रब माला का यह तीसरा अंध "बौद्ध-काकीन भारत" पाठकों की सेवा में प्रस्तुत करते हुए मुझे बहुत खन्तीय तथा आनन्द होता है। इस सम्तोय तथा आनन्द का कारण यह है कि मैंने अंधों का जो आदर्श अपने सामने , त्यकर साहित्य-रब-माला का प्रकाशन आरंभ किया था, यह अंध भी, पहले दोनों अंधों की मौंति, उस आदर्श के अनुरूप ही हुआ है। जैसा कि पाठकों को इसके अनुशाबन से विवित होगा, इसके सुयोग्य लेखक महोदय ने इसके लिखने में प्रशंसनीय परिव्रम किया है, और अपने प्रतिपाद्य विषय से सम्बन्ध रखनेवाली बहुत अधिक सामग्री का अच्छा उपयोग किया है। बौद्ध-कालीन भारत के संबंध की प्रायः समी उपयोगी और जातम्य वातों का इसमें समावेश हुआ है—करीब करीब समी वार्ते इसमें आ गई हैं।

यह प्रंय आज से प्रायः तीन सादं तीन वर्ष पहले किसा गया था; पर दुःस के साथ कहना पड़ता है कि इतने दिनों में ऐसे अच्छे प्रंय को प्रकाशित करने के किये कोई प्रकाशक ही न मिला। हिन्दी के प्रकाशकों और पाटकों के किये यह एक प्रकार से कजा की ही बात है। मैं स्वयं अपने अनुभव से कह सकता हूँ कि हिन्दी में अच्छे प्रंथों का उतना अधिक आदर नहीं होता, जितना होना चाहिए। पर साहित्य-स्थ-माला आर्थिक काम की हिट से नहीं निकाली गई है। और इसी किये जब यह प्रंथ मेरे सामने आया, तब मैं तुरन्त ही इसे प्रकाशित करने के किये तैयार हो गया। यद्यपि मुझे कई कठिनाइयों का सामना करना पड़ा और इस प्रंथ की भाषा आदि ठीक करने में बहुत कुक परिकास भी करना पड़ा, तथापि आज इसे प्रकाशित करके मैं अपने आपको सफल-मनोरथ समझता हैं। अब इसका भादर करना या न करना हिन्दी-संसार के हाथ है।

एक बात और है। यह प्रंथ सन १९२२ में लिखा गया था: और तब से अब तक इतिहास तथा पुरातस्व के क्षेत्रों में अनेक नई नई बातों का पता लगा है और बहुत सी नई नई खोजें हुई हैं। मैं अपने अल्प ज्ञान के अनुसार इसमें थोड़ा बहुत परिवर्त्तन और परिवर्द्धन करना चाहता था ( और कहीं कहीं मैंने ऐसा किया भी है ); पर अनेक कारणों से मेरी वह इच्छा सर्वांश में पूरी नहीं हो सकी, इसका मुझे दुःख है। उदाहरणार्थ पाटलिपुत्र की कुम्हराड ( पटना ) वाली खुदाई से जो अनेक नई बार्ने माखम हुई हैं, उनका इसमें समावेश नहीं हो सका है। मालव सिकों पर जो "मपोजय" "मगज" "मजव" "मजुप" आदि कई निरर्थक जान।पदनेवाले शब्द मिलते हैं, उनके संबंध में श्रीयुक्त काशीप्रसादजी जायसवाल की उस भानमानिक व्याख्या का भी इसमें उल्लेख हो जाना नाडिए था. जो उन्होंने अपने नव-प्रकाशित Hindu Polity नामक प्रंथ के पहले खंड के परिशिष्ट में की है। परन्तु इस प्रकार की ब्रुटियों का उत्तरदायी मैं हो सकता हूँ, इसके सुयोग्य लेखक महोदय नहीं। हाँ, यदि कभी सौभारयवश इस प्रंथ के दूसरे संस्करण की नौबत आई-जिसके लिये कि मैं निराश नहीं हूँ-तो इन अभावों की पूर्ति अवश्य ही कर दी जावगी।

आशा है, हिन्दी-प्रेमियों में इस प्रंथ का समुचित आदर होगा :

फाल्गुन ग्रुरु ११ तिवेदक सत्रत् १९८२. रामचंद्र वर्मा ।

## विषय-सूची

प्रक्रथन ... ... प्रष्ठासेर भूमिका ... ... प्रष्ठासेथ

### पहला अध्याय

### बौद्ध-कालीन इतिहास की सामग्री

पाली, प्राकृत और संस्कृत के प्रथ—जातक—बौद्ध धर्म के प्राचीन
प्रथ—जैन धर्म के सूत्र प्रथ—कौटिखीय अर्थ शाख्य—पतंजिल का महाभाष्य—पुराणों की राज-वंशावळी—दीपवंश और महावंश—मुद्राराक्षस—
राजतरंगिणी—विदेशी इतिहासकारों और यात्रियों के प्रथा में भारत के
उल्लेख—मेगास्थिनीज—प्रियन—फाहियान और द्वेत्स्यांग—शिलालेख तथा सिक्के आदि—शिलालेख—सिक्के—प्राचीन बौद्ध स्थानों के
भग्नावशेष और मूर्तियाँ।
पृष्ट १ से ७

## द्सरा अध्याय

## बुद्ध के जन्म-समय में भारत की दशा

राजनीतिक दशा—अंगों का ताज्य—मगधों का राज्य—काशी का
राज्य —कोशलों का राज्य—कुजियों का राज्य—मेलों का राज्य—चेदियों
का राज्य—वस्सों का राज्य—कुरुओं का राज्य—पंचाकों का राज्य—
मस्यों का राज्य—इरसेनों का राज्य—अश्मकों का राज्य—अवन्तियों
का राज्य—गंधारों का राज्य—कंबोजों का राज्य—सामाजिक दशा—
धार्मिक दशा—यज्ञ और विख्वान—हठ योग और तपस्या—जानमार्ग और दार्शिक विचार । पृष्ठ ८ से २५

## तीसरा अध्याय

## जैन धर्म का प्राचीन इतिहास

त्रैन धर्म की स्थापना — जैन धर्म की प्राचीनता — जैन धर्म के चौबीस तीथंकर — तेईसचें तीथंकर पात्रवंताथ — महावीर स्वामी की जीवनी — महावीर स्वामी का निवाण — जैन धर्म के सिद्धांत — त्रवेतांवर और दिगं-बर संप्रदाय — ईसवी सन् के बाद जैन धर्म की स्थिति। एष्ट २६ से ३७

## चौथा ऋध्याय

## गौतम बुद्ध की जीवनी

नृद्ध का जन्म—बुद्ध का विवाह और वैराखोत्पत्ति—राहुल का जन्म—महाभिनिष्क्रमण ( गृह-त्याग )—बुद्ध की तपस्या—मार का आक्रमण और बुद्ध-पद की प्राप्ति—बुद्ध का प्रथम उपदेश—बुद्ध का प्रथम शिष्य—बौद्ध संघ का संघटन—काश्यप का धर्म-परिवर्तन—जन्मभूमि में बुद्ध का आगमन—त्रयिद्धाश स्वर्ग से अवतरण—नालगिरि हाथी का दमन—वेश्या के यहाँ निमन्त्रण—निर्वाण—अंतिम संस्कार—अस्थियों का बँटवारा—उन्ह जीवनी का ऐतिहासिक सार। प्रष्ट ३८ से ६९

## पाँचवाँ श्रध्याव

## गौतम बुद्ध के सिद्धान्त श्रौर उपदेश

आर्य्य सत्य-चतुष्टय—मध्यम पथ—अविद्या—आत्मनिरोध और आत्मोक्षति—निर्वाण या तृष्णा-क्षय—कर्म और पुनर्जन्म—प्रज्ञा या ज्ञान यज्ञ—अनीश्वर वाद—मैत्री आदि भावनाएँ—जाति-भेद—माता-पिता और सन्तान—गुरु और शिष्य—पति और पवी—मित्र और साथी— स्वामी और सेवक—गृहस्थ और भिक्ष ब्राह्मण। पृष्ट ६१ से ८६

### ह्रडा अध्याय

## बौद्ध संघ का इतिहास

संघ में प्रवेश — संध का भीतरी जीवन — संघ का प्रवश्च । पृष्ठ ८७ से १०४

## सातवाँ ऋध्याय

प्राचीन बौद्ध काल का राजनीतिक इतिहास

गैजनाग वंश -शैजनाग वंश की स्थापना-विविद्यार-अजात-बाबु (कृणिक)-बीबुभागवंश का अन्त-नंद वंश-महापद्मनंद-सिकंदर का आक्रमण-पोरस के साथ युद्ध-भारत से सिकन्दर का कृच-मौर्य वंश-चंद्रगुप्त मौर्य-चंद्रगुप्त और सेल्युक्स-सेल्युक्स का आक्रमण-मेगास्थिनीज-चन्द्रगुप्त की राजधानी-चन्द्रगुप्त का दरबार - चन्द्रगुप्त की जीवन-चर्या - चन्द्रगुप्त को सफलताएँ - मीर्य साम्राज्य पर विदेशी प्रभाव - चन्द्रगुप्त का अन्त - बिन्द्रसार ( अमित्र-घात )-अशोक मौर्य-युवराज अशोक-अशोक का राजतिलक-अशोक की कलिंग-विजय-अशोक का धर्म-परिवर्तन - बौद्ध स्थानों में अशोक की यात्रा-सिक्ष-सम्प्रदाय में अशोक-अशोक के समय में बौद्ध महासभा — अशोक के साम्राज्य का विस्तार—अशोक के स्मारक— बौद्ध होने के पहले अशोक का धार्मिक विश्वास-धर्मयात्रा-अहिंसा का प्रचार-बड़ों का सन्मान और छोटों पर दया-सत्य भाषण-दसरे धर्मों के साथ सहानुभृति-धर्म का प्रचार-धर्म महामात्रों की नियक्ति-यात्रियों के सुख का प्रबन्ध-रोगियों की चिकित्सा-विदेशों में धर्म का प्रचार -धार्मिक उत्साह-स्वभाव और चरित्र-अज्ञोक की रानियाँ-अज्ञोक के उत्तराधिकारी-मौर्य साम्राज्य का अस्त । प्रष्ट १०५ से १४१

## माठवाँ मध्याय

## प्राचीन बौद्ध काल के प्रजातन्त्र राज्य

बुद्ध के समय में प्रजातन्त्र राज्य—शाक्यों का प्रजातंत्र राज्य— विजयों का प्रजातंत्र राज्य—सिकन्दर के समय में प्रजातन्त्र राज्य— अतरह (अराष्ट्रक )—मालव और श्रुद्रक —क्षत्रिय (क्षत्रोई )—अग-लस्सोई —नीसाइअन—सर्वर्डे—कौटिलीय अर्थशाका में प्रजातन्त्र राज्यों —प्रजातन्त्र राज्यों की विशेषताएँ —मौर्य काल में प्रजातन्त्र राज्यों का हास।

## नवाँ भध्याय

## मौर्य साम्राज्य की शासन पद्धति

मेना विभाग—सैनिक मंडल—सेना की भर्ती—सेना के श्रस्न श्रस्त |
दुगं या किले—नगर-शासन विभाग—नगर-शासक-मंडल-प्रान्तीय शासन
विभाग—गुप्तचर विभाग—कृषि विभाग—नहर विभाग—व्यापार और
वाण्य्य विभाग—नौ विभाग—गुरुक विभाग (चुंगो का महकमा)—
आकर विभाग (खान का महकमा)—सूत्र विभाग (बुनाई का महकमा)—
सुरा विभाग (आवकारी का महकमा)—पशु-रक्षा विभाग—मनुष्यगणना विभाग—आय-स्यय विभाग—पराष्ट्र विभाग—न्याय विभाग।
प्रष्ट १५५ से १८९

## दसवाँ भध्याय

## प्राचीन बौद्ध काल के राजनीतिक विचार

एक तन्त्र राज्य-प्रणाली—राजा की आवश्यकता—मास्य-न्याय— सामाजिक समय या पद्टा—राजा नर रूप में देवता है—राजा पर अंकुश या दवाव—प्रजा-तन्त्र राज्य-प्रणाली—स्यापारिक संघ— राजमीतिक संघ—संघों या गण राज्यों की शासन-व्यवस्था—परिवद— परिवद में प्रस्ताव का नियम—बहुमत—अनुपरिधत सन्यों की राव— अधिवेशन के लिये कम से कम उपस्थिति या कोरम--गण-पूरक या हिंदा। पृष्ठ १९० से २०७

### ग्यारहर्वी अध्याय

### प्राचीन बौद्ध काल की सामाजिक अवस्था

चार वर्ण — ऊँच नीच का भाव — समान वर्ण में विवाह सभ्यन्य — क्षत्रियों की प्रधानता—क्षत्रिय — माझण — वैश्य — मृह — मेगास्थिनीज़ के अनुसार सामाजिक दशा — माझण प्रथीं के अनुसार सामाजिक दशा। प्रष्ट २००८ से २२४

## बारहवाँ भध्याय

### प्राचीन बौद्ध काल की सांपत्तिक श्रवस्था

द्रामों की सांपत्तिक अवस्था—नगरों की सांपत्तिक अवस्था—स्यापार और वाणिज्य—स्यापारिक मार्ग—समुद्री स्वापार—स्यापारियों में सहयोग। प्रष्ट २२२ से २४२

## तेरहवाँ अध्याय

### प्राचीन बौद्ध काल का साहित्य

भाषा और अक्षर—प्राचीन बौद्ध काल का पार्ला साहित्य— सुत्त-पिटक—विनय पिटक—अभिधम्म पिटक—प्राचीन बौद्ध कालका संस्कृत साहित्य। ट्रष्ट १४३ से २५३

## चीदहवाँ भध्याय

## प्राचीन बौद्ध काल की शिल्प-कला

चतुर्दश शिकालेख—दो कठिंग शिकालेख—लघु शिकालेख—मामु शिकालेख—सस स्तंभलेख—लघु स्तम्भलेख—दो तशई स्तंभलेख—तीन गुद्दालेख । एड २७४ से २६८

## द्वितीय खगड

## पहला अध्याय

## राजनीतिक इतिहास

मौर्य काल के बाद देशी राजवंश--शुंग वंश-शुंग वंश की स्थापना —शंग राजाओं का राज्य विस्तार — मिलिन्द (मिनैन्डर) का आक्रमण — लारवेल का हमला-पुष्यमित्र का अधमेध यज्ञ-वौद्धों पर पुष्यमित्र के अन्याचार-पुष्यमित्र के वंशज-काण्य वंश-वसदेव और उसके उत्तराधिकारी-आन्ध्र वंश-आन्ध्रों का सब से प्राचीन उल्लख-सिमक भीर कृष्ण-हाल शातवाहन-आन्ध्र राज्य का अधःपतन-मौर्य काल क बाद विदेशी राजवंश-यवन (यूनानी) राजवंश-सिकन्दर और मेल्युक्स के आक्रमण-एन्टिओक्स थीअस-टिओडोटस प्रथम-युधिडेमस-काबुल पर पुन्टिओकस थीअस का इमला-भारत में डेमेट्रिअस का अधिकार-युक्रेटाइडीज़ के उत्तराधिकारी-मिलिन्द ( मिनैन्डर )-एन्टिएल्काइडस-हर्मेश्वस-भारतवर्ष पर युनानी सभ्यता का प्रभाव-शक ( सीथियन )-शकों का आगमन-उत्तरी क्षत्रप-पश्चिमी क्षत्रप-भूमक-नहपान-चष्टन- रुद्रदामन्-क्षत्रपों का अधःपतन-पार्थिव (पार्थियन) राजवंश-पार्थिव लोग कौन थे- मिथ्रडेटस प्रथम- मोश्रस-एजेस प्रथम-गाँडोफर्निस-कुषण राजवंश-कुषणों का पूर्व इतिहास-कैडफ़ाइसिज प्रथम-कैडफ़ाइसिज़ दितीय-कनिष्क-कनिष्क-काल-कनिष्क का राज्य-विस्तार-कनिष्क का धर्म-कनिष्क के समय की बौद्ध महासभा-कनिष्क की मृत्य-वासिष्क-हविष्क-वासदेव और कृषण साम्राज्य का अन्त-ईसा की तीसरी शताब्दी अंधकारमय । वस २७१ से ३०८

### द्सरा अध्याय

### प्रजातन्त्र या गण राज्य

## तीसरा अध्याय

## धार्मिक दशा

बीद्ध धर्म की स्थिति—बौद्धों पर पुष्यमित्र का अत्याचार—पश्चिमोत्तर भारत में बौद्ध महासभा—महायान संप्रदाय की उत्पत्ति—महायान और भक्ति-मार्ग-महायान पर विदेशियों का प्रभाव—महायान पर विदेशियों का प्रभाव—हीनयान और महायान में भेद — ब्राह्मण धर्म की स्थिति— छुंग वंशी राजाओं के समय बाद्मण धर्म-यवन राजाओं के समय बाद्मण धर्म-कुवण राजाओं के समय बाद्मण धर्म-

## चौथा अध्याय

### सामाजिक दशा

सामाजिक उथक पुथल— जाति भेद— जाह्मणों का प्रभाव।
प्रष्ट ३३१ से ३३३

## पाँचवाँ अध्याय

### सांपत्तिक दशा

आन्ध्र राजाओं के समय दक्षिणी भारत का व्यापार—कुषण राजाओं के समय उत्तरी भारत का व्यापार। पृष्ठ २३४ से २३७

### ब्ठा ऋध्याय

## साहित्यिक दशा

साहित्यक भाषा—हांग और काण्य राजाओं के समय में संस्कृत साहित्य—आन्ध्र-वंशी राजाओं के समय में प्राकृत साहित्य—कनिष्क के समय में संस्कृत साहित्य—ज्योतिष शास्त्र की उन्नति—अन्य शास्त्रों के ग्रंथ। एष्ट ३३८ से ३७४

## ् सातवाँ ऋध्याय

## शिल्प कला की दशा

अशोक के बाद शिल्प-इला में परिवर्त्तन—गान्धार मूर्तिकारी— बुद्ध और बोधिसत्व की मूर्तियाँ—बुद्ध के जीवन की प्रधान घटनाएँ— क्वदेशी कृपण-मूर्तिकारी की विशेषताएँ। पृष्ठ ३४५ से ३५४

## बाठवाँ अध्याय

वीद्ध धर्म का हास और पौराणिक धर्म का विकास। पृष्ठ ३५५से३६० उपसंहार पृष्ट ३६१ से ३६६

### परिशिष्ट

परिशिष्ट (क)—चार बौद्ध महासभाएँ पृष्ठ ३६० से ३७० परिशिष्ट (स)—बुद्ध का निर्वाण काल पृष्ठ ३०० से ३७३ परिशिष्ट (ग)—बौद्ध काल के विश्वविद्यालय

तक्षशिला-विश्वविद्यालय---नालन्द विश्वविद्यालय ।

पृष्ठ ३७१ से ३७९ परिशिष्ट (घ)—बौद्ध-कालीन घटनाओं की समय-तालिका

पृष्ठ ३८० से ३८२

ग्रंथ-सूची पृष्ठ १ से ८

### प्रक्रिथन



पं० जनार्दन भट्ट कृत यह प्रंथ हिंदी भाषा के ऐतिहासिक साहित्य भांडार में उच स्थान प्रहण् करेगा । इस प्रंथ के निर्माण् में कितनी विद्वत्ता श्रौर कितने परिश्रम से काम लिया गया है, यह पाठकों को इसके पढ़ने में ही विदित होगा। प्रसिद्ध इतिहास-कार गिवन का यह नियम था कि वह नई पुस्तक पढ़ने के पहले विचार कर लेता था कि इस विषय की मुभे कितनी जानकारी है। पढ़ने के बाद वह फिर विचार करता था कि श्रमुक पुस्तक से मैंने कितनी नई वातें सीखीं। यदि प्रस्तुत प्रंथ के पाठक इस नियम का श्रवलम्बन करेंगे, तो उनपर इस प्रंथ का महत्त्व श्रन्छी तरह प्रकट हो जायगा।

भारतवर्ष के इतिहास में बौद्ध युग श्रात्यंत उड्ड्वल श्रौर गौरव-पूर्ण है। इस युग में धर्म, श्राचार, साहित्य, कला, उद्योग, व्या-पार, राजनीतिक संघटन श्रादिसभी विषयों में देश ने श्राश्चर्यजनक उन्नाति की थी। भारतीय इतिहास के श्रान्य युगों में, तथा वर्तमान युग में भी, एक गुण की कभी दिखाई देती है। हमारे देश ने संघटन शक्ति का यथोचित विकास नहीं किया। यदि दूसरों के सामने हमें कई बार सिर मुकाना पड़ा है, तो विद्या, बुद्धि या धन की कमी के कारण नहीं, किंतु संघटन की कमी के कारण ही। बौद्ध काल में देश ने राजनीतिक श्रौर साम्प्रदायिक संघटन का उत्तम परिचय दिया था। उसी गुण के सहारे हमारे देश ने संसार पर प्रगाढ़ प्रभाव डाला था। आज भी स्याम, लंका, तिब्बत, चीन, जापान, मंगोलिया, कोरिया आदि देशों में बौद्ध धर्म माना जाता है। यदापि उन देशों की मानसिक और सामाजिक स्थिति ने बौद्ध धर्म का स्वरूप बहुत कुछ बदल दिया है, तथापि आज भी उनके मुख्य धार्मिक सिद्धान्तों और आचार शास्त्रों पर भारत की छाप म्पष्ट दिखाई देती है। उधर पश्चिमी एशिया में पहुँचकर बौद्ध धर्म ने ईसाई धर्म के जन्म और सिद्धान्तों पर बहुत असर डाला। ईसाई इतिहास-कार यह बात स्वीकृत नहीं करते; पर पैलेस्टाइन के तत्कालीन धार्मिक पन्थों से बौद्ध धर्म का मिलान करने पर यह बात निर्ववाद रूप से सिद्ध हो जाती है कि सम्राट् अशोक के भेजे हुए धर्म-प्रचारकों का श्रम व्यर्थ नहीं गया था।

वह ऐसा ही महत्वपूर्ण समय था, जिसका चित्र इस प्रथम संविद्या गया है। सम्रा इतिहास केवल राजाओं के जन्म, मरण, तथा युद्धों की निथियों का वर्णन नहीं है। सम्रे इतिहास-कार का कर्त्तन्य यह है कि वह भूत-पर्व राजनीतिक, सामाजिक, साहित्यक, धार्मिक, आर्थिक श्रादि सभी श्रवस्थाओं का सुसम्बद्ध वर्णन करे, परिवर्तनों का उल्लेख करे श्रीर उन के कारणों की खोज करे। भट्ट जी ने इस श्रादर्श तक पहुँचने की चेटा की है। श्राशा है कि शीघ ही श्राप भारतीय इतिहास के श्रन्य समयों की विवन्न भी इसी प्रणाली के श्रनुसार करेंगे।

प्रयाग विश्वविद्यालय । । २६—१२—१९२२

वेणीपूसाद

# भूमिका

## **6**0

प्राचीन भारत का इतिहास समय के श्रनुसार तीन बड़े बड़े भागों में बाँटा जा सकता है; यथा—(१) वैदिक काल; (२) बौद्ध काल: श्रौर (३) पौराणिक काल। वैदिक काल का प्रारंभ कब से हुआ, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। मैक्स-म्यूलर, विरुसन श्रौर प्रिफिथ साहब ने वैदिक काल का प्रारंभ मोटे तौर पर ई० पू० २००० या १५०० वर्ष से, जैकोबी महा-शय ने ई० पू० ४००० वर्ष से श्रौर तिलक महाराज ने ई० पू० ५००० या ४५०० वर्ष से माना है। वैदिक काल का प्रारंभ चाहे जब से हुआ हो, पर हम निश्चित रूप से इतना अवश्य कह सकते हैं कि वैदिक काल का अंत ई० पू० छठी शताब्दी में बौद्ध धर्म के उदय से होता है। श्रतएव भारतीय इतिहास का बौद्ध काल ई० पू० छठी शताब्दी से लेकर ईसा के बाद चौथी शताब्दी तक माना जाता है। इसके बाद गुप्त-वंशी राजाओं के समय से बौद्ध धर्म का हास श्रीर पौराणिक धर्म का विकास होने लगता है। श्रतएव चौथी शताब्दी से लेकर बारहवीं शताब्दी तक. ऋर्थान् मुसलमानों की विजय तक, पौराणिक काल कहा जाता है।

ईसा पूर्व छठी शताब्दी से लेकर ईसाके बाद चौथी शताब्दी तक, ऋर्थात् मोटे तौर पर १००० वर्ष का समय, भारदवर्ष के

इतिहास में, इसलिये बौद्ध काल कहलाता है कि इस काल में श्चन्य धर्मों की श्रपेत्ता बौद्ध धर्म की प्रधानता थी। इस काल में जितने बड़े बड़े राजा श्रौर सम्राट् हुए, वे प्रायः बौद्ध धर्मा-वलंबी ही थे। इस काल के जितने शिलालेख, मंदिरों श्रीर स्तूपों के जितने भग्नावशेष श्रौर जितनी मूर्तियाँ मिली हैं, वे श्रधिक-तर बौद्ध धर्म संबंधी हैं। इस काल के शिलालेखों में जितने व्यक्तियों के नाम आये हैं, जितने देवी-देवताओं और दोनों के उल्लेख हुए हैं, उनमें से ऋधिकतर बौद्ध धर्म संबंधी हैं। इस काल के श्रधिकतर शिलालेख बाह्मणों की भाषा संस्कृत में नहीं. बल्कि जन साधारण की भाषा प्राकृत में हैं। पर इसके बाद गुप्त काल से लेकर ऋधिकतर शिलालेख संस्कृत में ही मिलते हैं। गप्त काल के प्रारंभ से शिलालेखों में ब्राह्मणों, हिन्दू देवी-देवतात्र्यों, हिन्दू मंदिरों श्रौर यज्ञों का ही श्रधिकतर उद्घेख श्राता है। यहाँ तक कि पाँचवीं शताब्दी के तीन-चौथाई शिलालेख हिंदू धर्म संबंधी ही हैं। पर इससे यह न समभ लेना चाहिए कि बौद्ध काल में हिंदू या ब्राह्मण धर्म विलक्क लप्त हो गया था। उस समय भी यज्ञ श्रादि होते थे, पर श्रधिक नहीं। हिंदू देवी-देवताश्रों की पूजा भी प्रचलित थी, पर पहले की तरह नहीं। इसका प्रमाण पुष्यमित्र के श्रश्वमेध यज्ञ, बेसनगर के गरुड़-ध्वज, कैडकाइसिज द्वितीय तथा वासुदेव के सिक्कों श्रौर वासिष्क के मथुरावाले स्तूप-स्तंभ मं मिलता है। तात्पर्य यह कि बौद्ध धर्म की प्रधानता होने के कारण ही यह काल "बौद्ध काल" के नाम से पुकारा जाता है।

इस काल का इतिहास दो प्रधान भागों में बाँटा जा सकता है। एक भाग में बुद्ध के जन्म-समय से लेकर मौर्य साम्राज्य के श्रंत तक का इतिहास है; श्रौर दूसरे भाग में मौर्य साम्राज्य के श्रंत से लेकर गुप्त साम्राज्य के पहले तक का इतिहास श्राता है। इसी लिये यह प्रंथ भी दो खंडों में बाँटा गया है; श्रौर प्रत्येक खंड में उस समय की राजनीति, समाज, धर्म, संपत्ति, साहित्य, शिल्प-कला श्रादि का वर्णन यथासंभव विस्तारपूर्वक किया गया है। बौद्ध काल के दो विभाग इसलिये किये गये हैं कि पहले विभाग की राजनीतिक, सामाजिक श्रौर धार्मिक दशा से दूसरे विभाग की राजनीतिक, सामाजिक श्रौर धार्मिक दशा से दूसरे विभाग की राजनीतिक, सामाजिक श्रौर धार्मिक दशा में बड़ा श्रंतर श्रा गया था।

इस यंथ का उद्देश्य केवल उस समय के राजाश्रों श्रौर उनके कायों का ही वर्णन करना नहीं, बिल्क पाठकों के सामने तत्कालीन भारत के समाज, सभ्यता, साहित्य, शिल्प-कला श्रादि का चित्र रखना भी है। उस समय की राजनीतिक, सामाजिक, धार्मिक, साहित्यिक श्रौर शिल्प-कला संबंधी दशा कैसी थी, यह पाठक-गण इस यंथ से जान सकते हैं। इस यंथ के लिखने में श्रपनी कल्पना से बहुत कम काम लिया गया है श्रौर कोई निराधार बात नहीं लिखी गई है। बौद्ध काल के संबंध में दूसरे लेखकों ने समय समय पर जो बातें लिखी हैं, श्रौर जो श्रव तक हमारे देखने श्राई हैं, उन्हीं को हमने इस यंथ में एकत्र करने का प्रयत्न किया है। जहाँ जहाँ जिस लेखक या यंथ से सहायता ली गई है, वहाँ वहाँ उसका उझेख भी कर दिया गया है। इस यंथ के लिखने में जिन लेखों श्रौर प्रंथों से सहायता ली गई है, उन की एक सूची भी पुस्तक के प्रारंभ में दे दी गई है।

श्रंत में हम प्रयाग विश्वविद्यालय के इतिहासाचार्य प्रोफेसर

## [8]

वेणीप्रसाद जी एम० ए० को धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकते। आपने इस पुस्तक के लिखने में जो सहायता दी हैं, उसके लिख हम आपके चिर कृतज्ञ रहेंगे। यह कहना अत्युक्ति नहीं है कि बिना आपकी सहायता के इस पुस्तक का लिखा जाना असंभव था। अनेक कार्यों के रहते हुए भी आपने यह पुस्तक पढ़कर इसमें कई खलों पर संशोधन और परिवर्षन किये हैं। इसके लिये हम आपको जितना धन्यवाद दें, थोड़ा है। अपने मित्र वा० नरेंद्र-रेव एम० ए०, वाइम प्रिंसिपल, काशी विद्यापीठ, को भी हम धन्यवाद देंते हैं। आपसे भी हमें इस पुस्तक के लिखने में बड़ी महायता और उन्साह मिला है।

लेखक ।

बोद्ध-कालीन भारत

प्रथम खण्ड

( बौद्ध काल के उदय से मौर्य साम्राज्य के अस्त तक )

# साहित्य-रत्न-माला

. सचमुच KARA PARA PARA PARA PARA PARA PARA

केवल रहन ही प्रकाशित होते हैं।

यदि ऋाप पारस्त्री होंगे,

तो श्रवश्य उसके स्थायी प्राह्क बनेंगे।

# बौद्ध-कालीन भारत



## पहला अध्याय

## बौद्ध-कालीन इतिहास की सामग्री

बौद्ध-कालीन भारत के इतिहास की सामग्री मुख्यतया तीन-भागों में बाँटी जा सकती है; यथा—(१) पाली खौर संस्कृत के प्रन्थ; (२) विदेशी इतिहास-कारों खौर यात्रियों के प्रन्थों में खाये हुए भारत सम्बन्धी उझेख; और (३) शिलालेख तथा सिक्के खादि। पहले हम इन्हीं के सम्बन्ध में कुछ खावश्यक और उपयोगी बातें वतलाते हैं।

## (१) पाली, प्राकृत और संस्कृत के ग्रंथ

जातक — बुद्ध के जन्म समय की तथा बुद्ध के जीवन-काल की भारतवर्ष की राजनीतिक, सामाजिक और सांपत्तिक दशा का बहुत कुछ विवरण जातक-कथाओं में मिलता है। जातक कथाएँ आजकल जिस रूप में मिलती हैं, उस रूप में वे कदाचित् इतनी पुरानी न हों, पर जिन घटनाओं का हवाला उनमें है, वे अवस्य ही ई० पू० इठी और पाँचवीं शताब्दी की हैं।

बौद्धधर्मके प्राचीन प्रंथ-नित्रिपटक नाम के पाली पंथों सं

चुद्ध भगवान के समय की भारत की राजनीतिक, सामाजिक और थार्मिक दशा का बहुत कुछ झानहों सकता है। आगो चलकर इन मंथों का विस्तृत वर्णन किया जायगा। ये मंथ कदाचित् चुद्ध के निर्वाण के कुछ ही समय बाद बने थे। इनसे हमें गौतम चुद्ध के वाद की कुछ शताब्दियों का प्रामाणिक इतिहास मिलता है। बौद्ध धर्म के अधिकतर पाली मंथ लंका से प्राप्त हुए हैं। बौद्ध धर्म के अधिकतर संस्कृत मंथ कनिष्क के समय के तथा उसके बाद के हैं। ये प्रायः पाली मंथों के अनुवाद हैं, या उनके आधार पर लिखे गये हैं; और अधिकतर नेपाल, तिब्बत, चीन, जापान और चीनी तिकस्तान में पाये गये हैं।

जैन धर्म के सूत्र-प्रंथ — जैन धर्म के सूत्र-प्रंथ ईसा पूर्व तीसरी या चौथी शताब्दी के कहे जाते हैं; पर कदा चित् ये इससे भी पुराने हैं। इनसे प्राचीन बौद्ध काल के विषय में बहुत सी ऐति-हासिक वातें मालूम हुई हैं। ये प्रंथ प्राचीन ऋर्थ-मागधी भाषा में हैं।

कीटिलीय शर्थशास्त्र—चाएक्य अथवा कौटिल्य के अर्थशास्त्र से मीर्य साम्राज्य के शासन के सम्बन्ध में बहुत सी बहुमूल्य वाजों का पता लगा है। कहा जाता है कि चाएक्य चंद्रगुप्त मीर्य का प्रधान मंत्री था। मेगास्थिनीज ने भारतवर्ष का जो वर्णन किया है, उसमें और अर्थशास्त्र में लिखी हुई वातों में बहुत कुछ समानता है।

पतंजिल का महाभाष्य—पतंजिल हांग वंशी राजा पुट्यिमत्र के समकालीन थे। उनके महाभाष्य में जहाँ तहाँ उस समय का थोड़ा बहुत उक्लेख खाया है। पुराणों की राज-वंशावली—श्रठारह पुराणों में से पाँच पुराणों—वायु, मत्स्य, विष्णु, ब्रह्माण्ड श्रौर भागवत—में बौद्ध-कालीन राजाश्रों की कमबद्ध सूनी दी गई है। बहुत से युरोपीय लेखक पुराणों में दी हुई राजवंशों की सूनी को प्रामाणिक नहीं मानते श्रौर पुराणों के बहुत प्राचीन नहीं सममते। पर पुराणों में दी हुई राज-वंशाविलयों का ध्यानपूर्वक श्रध्ययन करने से बहुत सी ऐतिहासिकों बात का पता लगता है। पुराण किसी न किसी रूप में ई० पू० चौथी शानाव्दी में श्रवश्य वर्तमान थे; क्योंकि कौटिलीय अर्थ शास्त्र में पुराण का उहेख श्राया है। बहुत से लोग पुराणों को श्रौर भी श्राधक प्राचीन मानते हैं; श्रौर कुछ लोगों ने तो उपनिपदों तक में उनका उहेख हूँद निकाला है।

दीपवंश और महावंश—लंका के इन दोबौद्ध प्रंथों में बौद्ध-कालीन राजवंशों और विशेषतः मौर्य वंश के संबंध की कई दंतकथाएँ लिखी हुई मिलती हैं। ये दोनों प्रंथ पाली भाषा में हैं। इनमें से "दीपवंश" कदाचिन् ईसवी चौथी शताब्दी में और "महावंश" कदाचिन् ईसवी पाँचवीं शताब्दी में रचा गया था।

मुद्रारात्त्वस—सुद्रारात्त्वस से नन्द वंश और चंद्रगुप्त के बारे में बहुत कुछ पता लगता है। इसमें नन्द वंश के नाश, चंद्रगुप्त के राज्यारोहण तथा चाणक्य की छुटिल नीति का बहुत श्रन्छा बर्णन मिलता है। श्रीयुक्त काशीप्रसाद जी जायसवाल के मत से यह नाटक चंद्रगुप्त द्वितीय (विक्रमादित्य) के समय में, श्रर्थात् पाँचवीं शताब्दी के प्रारंभ में, रचा गया था श्रः। इस नाटक का रचना

इन्डियन पिटकोरी, अन्तत्वर १६१३, पृ० २६५-७.

काल चाहे जो हो, पर इसमें कोई संदेह नहीं कि इसके कथानक की घटनाएँ सबी हैं।

राजतरंगिणी—कश्मीर के कल्हण पंडित का रचा हुआ राज-तरंगिणी नामक प्रंथ ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत महत्व का है। संस्कृत साहित्य में यही एक ऐसा प्रंथ है, जिसे हम ठीक ठीक अर्थ में इतिहास कह सकते हैं। इसका रचना-काल ईसवी बारहवीं शताब्दी है। इससे बौद्ध काल के संबंध की बहुत सी प्राचीन बातों का पता लगता है।

## (२) विदेशी इतिहासकारों और यात्रियों के ग्रंथों में भारत के उल्लेख

सिकंदर के सम कालीन यूनानी इतिहास-लेखक — सिकंदर के समय तक भारतवर्ष युरोप की दृष्टि से छिपा हुन्ना था। पहले पहल सिकंदर के आक्रमण से ही युरोप के साथ भारतवर्ष का संबंध हुन्ना। सिकंदर के साथ कई इतिहास-लेखक भीथे, जिन्होंने तत्कालीन भारत का वर्णन अपने इतिहास-मंथों में किया है। कई चीनी यात्रियों के यात्रा-विवरण भी इस संबंध में बहुत महत्व रखते हैं। यहाँ हम उनमें से कुछ मुख्य लेखकों का ही परिचय कराते हैं।

मेगास्थिनीज—सिकंदर की मृत्यु के लगभग बीस वर्ष वाद सीरिया त्र्यौर मिस्र के राजात्र्यों ने मौर्य साम्नद् के दरवार में त्रपन त्रपने राजदृत भेजे थे। इन राजदृतों ने भारतवर्ष का जो वर्णन किया है, उसका कुछ भाग बहुत से यूनानी त्र्यौर रोमन लेखकों के प्रंथों में उद्धृत किया हुत्रा मिलता है। इन राजदृतों में सीरिया के राजा सेल्यूकस के राजदूत मेगास्थिनीज का नाम विशेष-तया उद्धेखनीय है। मेगास्थिनीज कई वर्षों तक चंद्रगुप्त मौर्य के दरबार में था। वहाँ रहकर उसने श्रपना समय भारत की तत्कालीन राजनीतिक तथा सामाजिक दशा का ऐतिहासिक विवरण लिखने में लगाया था। उसके वर्णन का केवल कुछ ही ऋंश—श्रीर वह भी दूसरों के मंथों में—मिलता है।

परियत—ईस्वी दूसरी शताब्दी में एरियन नाम का एक यूनानी-रोमन अफसर हो गया है। उसने भारतवर्ष का तथा सिकंदर के आक्रमण का बहुत अच्छा वर्णन किया है। उसने अपना इतिहास जिखने में सिकंदर के उच्च राज-कर्मचारियों के लिखे हुए वर्णनों और यूनानी राजदृतों के लेखों से बहुत कुछ सहायता ली है। ई० पू० चौथी शताब्दी का इतिहास जानने के लिये एरियन के शंथ बहुत महत्व के हैं ।

फाहियान श्रौर ह्वेनत्सांग—फाहियान ई० पाँचवीं शताब्दी के प्रारंभ में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समय श्रौर ह्वेनत्सांग ई० सातवीं शताब्दी में हर्ष के समय चीन से भारतवर्ष में यात्रा करने के लिये श्राये थे। उन्होंने तत्कालीन भारत का जो कुछ वर्णन

अ धुनानां और रोमन इतिहास-लेखकों तथा यात्रियों ने भारत का जो कुछ वर्णन बहाँ जहां किया है, उसे एकत्र करके मि॰ मैक् िकेटिहल ने निम्नलिखित छ खंडों मे अनुवाद किया है-(1) Ktesias. (2) Indika of Megasthenes and Arrian. (3) Periplus of the Brythracan Sea. (4) Ptolemy's Geography(5) Alexander's Invasion. (6) Ancient India, as described by other Classical Writers.

किया है, वह तो किया ही है; साथ ही अपने से पूर्व काल की भी बहुत सी बातों का उड़ेख़ किया है, जिनसे बौद्ध काल का बहुत सा इतिहास विदित होता है।

## (३) शिलालेख तथा सिक्के आदि

शिलालेख—चौद्ध काल का इतिहास जानने के लिये शिला-लेखों से भी वहुत सहायता मिलती है। यदि उपनेक राजाओं के शिलालेख अब तक मुरित्तत न रहते, तो बहुत से राजाओं के नामों और वंशों का पता भी हम लोगों को न लगता। इनमें से सब से अधिक महत्व के शिलालेख मौर्य सम्राट् अशोक के हैं। अशोक का अधिकतर इतिहास उसके शिलालेखों से ही जाना जाता है। कुल मिलाकर उसके तीस से अधिक शिलालेखों हैं, जो चट्टानों, गुफाओं की दीवारों और सम्भों पर खुदे हुए मिलते हैं। अशोक के शिलालेख भारतवर्ष के भिन्न भिन्न भागों में, हिमालय से लेकर मैसूर तक और बंगाल की खाड़ी से लेकर अरब सागर तक, पाये जाते हैं। अशोक के पहले का कोई शिलालेख अब तक नहीं मिला है। अशोक के वाद बौद्ध काल के असंख्य शिलालेख भारत-वर्ष में चारों और पाये गये हैं, जिनका उहेख यथा स्थान किया जायगा।

सिक्के — त्रौद्ध काल के इतिहास की खोज में सिक्कों का महत्व अन्य ऐतिहासिक सामग्री से कुछ कम नहीं है। सिक्कों की सहायता में बीद्ध काल के कई श्रंथकाराच्छन्न भागों का कमबद्ध और विस्तृत इतिहास लिखा जा सकता है। प्राचीन भारतवर्ष के यूनानी (इंडो- ग्रीक) तथा पार्थिव ( इंडो-पार्थियन ) राजाश्रों का इतिहास तो केवल सिकों के ही ऋाधार पर प्रस्तुत किया गया है।

प्राचीन बीद स्थानों के भग्नावशेष और मूर्तियाँ —प्राचीन बौद्ध स्थानों के भन्नावशेषों से बौद्ध काल का राजनीतिक इतिहास जानने में कुछ विशेष सहायता नहीं मिलती; पर हाँ, उनसे उस समय की गृह-निर्माण-कला का बहुत कुछ पता ऋवश्य लगता है। इसी प्रकार बौद्ध काल की मूर्तियाँ देखने से उस समय की ्रिल्प-कला, समाज तथा धर्म का भी कुछ कुछ ज्ञान ग्रवश्य हो जाना है।

. इसी सामश्री के ऋाधार पर ऋागे के ऋध्यायों में बौद्ध काल का राजनीतिक, सामाजिक, धार्मिक, साहित्यिक तथा शिल्प-कला संबंधी इतिहास पाठकों के सामने रखने का प्रयन्न किया जायगा ।

## दूसरा अध्याय

## बुद्ध के जन्म-समय में भारत की दशा

मंसार के इतिहास में ई० पू० छठी शताब्दी चिर-स्मरणीय है। इसी शताब्दी के लगभग भारत में भगवान बुद्ध का, चीन में कनफृचीका ऋौर ईरान में जग्तुश्त का जन्म हुऋाथा। उस समय सब त्रीर लोगों के मन में नई नई शंकाएँ त्रीर नये नये विचार उपन हो रहेथे। उन दिना प्रचलित धर्म के प्रति असंतीप श्रीर श्रविश्वास फैला हुआ था । लोग नये नये भावों श्रीर विचारों में प्रेरित होकर परिवर्तन के लिये लालायित हो रहे थे। वे एक एंसे पुरुष की प्रतीचा कर रहे थे, जो श्रपने गम्भीर विचारों से उनकी शंकात्रों का समाधान करता, जो अपने सदुपदेश से उनकी श्रात्मिक पिपासा शांत करता श्रीर जो उनके सामने एक ऊँचा श्रादर्श रखकर उनके जीवन को उन्नत करता। जब समाज की एसी दशा होती है, तब किसी महापुरूप का जन्म या श्रवतार श्रवश्य हाता है। वह समाज के सामने अपने जीवन का आदर्श रखता है। उस समय के लोगों की आशाएँ और अभिलापाएँ उसमें प्रतिबिंबित होती हैं। वह अपने समय के लोगों का मूर्तिमान श्रादर्श होता है। श्रतएव किसी महापुरुप के जीवन श्रीर महत्व को ठीक ठीक समभाने के लिये यह आवश्यक है कि पहले हम तत्कालीन राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक दशा से परी तरह परिचित हो जायें। किसी महापुरुष को उसके समय से अलग करके देखिये, तो उसका जीवन बहुत कुछ अर्थ-रिहत मालूम पड़ेगा और उसके काम निरर्थक प्रतीत होंगे। इसलिये यिद हम भगवान बुद्ध के जीवन को ठीक ठीक सममना चाहते हों, तो यह आवश्यक है कि हम अच्छी तरह से यह जान लें कि उनके समय में भारत की क्या दशा थी। इसी उद्देश्य से यहाँ बुद्ध के जन्म-समय की भारत की राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक दशा का कुछ दिग्दर्शन कराया जाता है।

## राजनीतिक दशा

उस समय भारतवर्ष तीन बड़े बड़े भागों में बँटा हुआ था। इनमें से बीचवाला भाग "मिडिमम देश" (मध्य देश) कहलाता था। जातकों में अनेक खानों में "मिडिमम देश" का उद्धेख आया है; पर इन उद्धेखों से यह पता नहीं लगता कि मध्य देश कहाँ से कहाँ तक था। हाँ, मनुस्मृति अध्याय २, ऋो० २१ में निश्चित रूप से मध्य देश की सीमा लिखी हुई है। उसमें लिखा है— "हिमालय और विध्याचल के बीच तथा सरस्वती नदी के पूर्व और प्रयाग के पश्चिम में जो देश है, उसे मध्य देश कहते हैं"। इस मध्य देश के उत्तर का भाग उत्तराप्य तथा दिख्या का भाग विख्यापय कहलाता था। इस प्रकार कुल देश तीन बड़े बड़े प्रदेशों में बँटा हुआ था। अब आइये, देखें कि उस समय की राजनीतिक दशा कैसी थी।

उस समय देश में सोलह राज्य (पोड्श महाजनपद) थे,

## जिनके नाम नीचे लिखे जाते हैं-

(१) श्रंगा (श्रंग-राज्य) (९) कुरू (कुरू-राज्य)
(२) मगधा (मगध-राज्य) (१०) पंचाला (पंचाल-राज्य)
(३) काशी (काशी-राज्य) (११) मच्छा (मत्स्य-राज्य)
(४) कोसला (कोशल-राज्य) (१२) सुरसेना (शुरसेन-राज्य)

(५) वजी ( वृजियों का राज्य ) (१३) श्रस्सका (श्ररमक-राज्य)

(२) वजा ( ध्राजया का राज्य ) (१२) अस्तका (अरमकन्राज्य) (६) मझा (मझों का राज्य) (१४) श्रवन्ती (श्रवन्ति-राज्य)

(७) चेती (चेदि-राज्य) (१५) गन्धारा (गान्धार-राज्य)

(८) वंसा (वत्स-राज्य) (१६) कम्बोजा (कम्बोज-राज्य)

जपर जिन राज्यों की सूची दी गई है, उनके संबंध में ध्यान देने लायक पहली बात यह है कि वे देशों के नाम नहीं, बिटिक जातियों के नाम हैं। बाद को इन्हीं जातियों के नाम पर देशों का नाम भी पड़ गया था। दूसरी बात यह है कि इनमें से "बज्जी" श्रौर "मछा" ये दोनों जाति के नाम नहीं, बिटिक कुल के नाम थे। तीसरी बात यह है कि इनके जपर, या इनसे बढ़कर, कोई शक्ति ऐसी न थी जो इन पर श्रपना श्रातंक जमा सकती या इन को एक साम्राज्य के श्रन्दर ला सकती। इनमें से प्रत्येक का वर्णन नीचे दिया जाता है—

(१) झंगों का राज्य—श्रंग-राज्य, मगध-राज्य के बिलकुल बग़ल में था। दोनों राज्यों के बीच केवल एक नदी का झन्तर था। इस नदी का नाम "चंपा" था। इसी नदी पर चंपा नगरी बसी हुई थी, जो झंग-राज्य की राजधानीथी। प्राचीन चंपा नगरी वर्तमान भागलपुर के निकट थी। श्रंग पहले स्वतंत्र राज्य था; पर बाद को वह मगध की ऋधीनता में चला गया था।

- (२) मगर्थों का राज्य मगध-राज्य वर्तमान जिला बिहार के स्थान पर था। इसकी उत्तरी सीमा कराचित् गंगा नदी, पूर्वी सीमा चंपा नदी, दिल्लाणी सीमा विंध्य पर्वत और पश्चिमी सीमा सोन नदी थी। इसकी राजधानी राजगृह (वर्तमान राजगिर) थी। राजगृह के दो भाग थे। इसका प्राचीन भाग गिरिव्रज कहलाता था। गिरिव्रज एक पहाड़ी पर बसा हुआ था। बाद को राजा विंबिसार ने, जो बुद्ध भगवान् के समकालीन थे, इस प्राचीन नगर को उजाड़कर एक नये राजगृह की नींव डाली। नवीन राजगृह पहाड़ी के नींचे बसाया गया। बुद्ध के निर्वाण के बाद मगध की राजधानी राजगृह से हटाकर पाटलिपुत्र में स्थापित की गई थी।
- (३) काशी का राज्य—बुद्ध के जन्म से पहले "कासी रहु" (काशी-राष्ट्र) विलक्कत स्वतंत्र था; पर बुद्ध-जन्म के बाद यह राज्य कोशल-राज्य में मिला लिया गया था। काशी-राष्ट्र की राजधानी वाराणसी (बनारस) थी। काशी उस समय नगर का नाम नहीं, बल्कि राज्य का नाम था। जातकों में लिखा है कि उस समय इस राज्य का विस्तार दो हजार वर्गमील था।
- (४) कोशलों का राज्य—कोशल-राज्य की राजधानी "सावत्थी" (श्रावस्ती) थी। प्राचीन श्रावस्ती नगर वर्तमान गोंडा श्रौर बहराइच जिलों की सीमा पर सहेय महेथ नामक प्राम के स्थान पर था। कोशल राज्य का एक दूसरा प्रधान नगर साकेत था। जातकों से पता लगता है कि बुद्ध के कुछ पहले कोशल की राजधानी साकेत हो गई थी।

- ( ५ ) **वृजियों का राज्य**—वृजी-राज्य में प्रायः श्राठ स्वतंत्र राज-कुल मिले हुए थे। उनमें से "लिच्छवि" श्रौर "विदेह" राज-कुलों की प्रधानता थी। वृजियों की राजधानी "वेसालि" (वैशाली) थी, जी वर्तमान सुजफ्फरपुर जिले के बसाढ़ नामक स्थान पर थी।
- (६) मल्लों का राज्य—चीनी यात्री ह्वेन्त्सांग के अनुसार यह पहाड़ी राज्य शाक्य-राज्य के पूर्व और वृजी-राज्य के उत्तर में था। पर कुछ लोगों का मत है कि यह राज्य वृजी के पूर्व और शाक्यों के दक्षिण में था।
- (७) चेदियों का राज्य—जातकों में "चेतिय-रहु" या "चेत-रहु" का उझल आया है। इसमें कोई संदेह नहीं कि "चेतिय" या "चेत" संस्कृत के "चैदा" या "चेदि" का अपभ्रंश है। चेदि-राज्य मोटे तौर पर वर्तमान बुन्देलखण्ड के स्थान पर था।
- (८) बत्सों का राज्य—वत्स-राज्य की राजधानी कौशांबी थी। प्राचीन कौशांबी नगरी प्रयाग से प्राय: ३० मील ट्र दिल्ला की स्रोर यमुना नदी के किनारे पर वर्तमान कोसम प्राम के पास थी। यह राज्य स्रावंती राज्य के उत्तर में था।
- (५) कुरुक्यों का राज्य—कुरु-राज्य की राजधानी दिझी के पास "इंदपट्ट" (इंद्रप्रस्थ) नगर में थी। इस राज्य के पूर्व में पंचाल-राज्य और दिख्य में मत्स्य-राज्य था। इस राज्य के उत्तर-कुरु और दिख्य-कुरु नाम के दो विभाग थे। कुरु-राज्य का फैलाव २००० वर्ग मील था।
- (१०) पंचालों का राज्य—पंचाल-राज्य भी दो थे–एक उत्तर-पंचाल श्रौर दूसरा दक्षिण-पंचाल । पंचाल-राज्य कुरु राज्य के पूर्व में पहाड़ श्रौर गंगा के बीच में था । उत्तरी पंचाल की

राजधानी "कपिछ" ( कांपिल्य ) श्रीर दिल्लिणी पंचाल की राज-धानी कन्नीज थी। प्राचीन कांपिल्य नगर कदाचित् गंगा के किनारे वर्तमान बदाऊँ श्रीर फर्रुखाबाद के बीच में था।

- (११) मत्स्यों का राज्य—महोमारत के समय में मत्स्य राज्य राजा विराट के ऋधिकार में था। वर्तमान श्रलवर, जयपुर श्रौर भरतपुर के कुछ हिस्से प्राचीन मत्स्य-राज्य में थे। राजा विराट की राजधानी जयपुर रियासत में कदाचित् वैराट नामक स्थान में थी।
- (१२) ग्ररसेनों का राज्य—श्रूरसेन-राज्य की राजधानी यमुना नदी के किनारे पर प्राचीन "मधुरा" (मथुरा) नगरी थी। मनुस्मृति (अध्या० २, ऋो० १९) में लिखा है—"कुरुत्तेत्र और मस्य देश तथा पंचाल और श्रूरसेन सब मिलकर ब्रह्मार्थ-देश कहलाते हैं।"
- (१३) अश्मकों का राज्य--- अश्मक-राज्य गोदावरी नदी के किनारे पर था और इसकी राजधानी पोतन या पोतली थी।
- (१४) श्रवन्तिर्यो का राज्य—श्रवन्ति-राज्य के दो विभाग थे। इसका उत्तरी भाग केवल "श्रवन्ति" कहलाता था श्रीर उसकी राजधानी उज्जयिनी थी; श्रीर इसका दिल्ला भाग श्रवंति-दिल्लापथ कहलाता था श्रीर उसकी राजधानी माहिस्सती (माहिष्मती) थी।
- (१५) गंधारों का राज्य—गंधार-राज्य में पश्चिमी पंजाब और पूर्वी ऋकगानिस्तान शामिल था। इसकी राजधानी तक-सिला (तत्त्रिराला) थी। प्राचीन तत्त्रिराला नगरी आजकल के रावलपिंडी जिले के सराय काला नामक स्टेशन के पास थी।

(१६) कंबोर्जो का राज्य—प्राचीन कंबोज-राज्य कहाँ था, इसका निश्चय श्रभी तक नहीं हुश्चा है। एक मत यह है कि वत्तरी हिमालय के लोग कंबोज थे। दूसरा मत यह है कि तिब्बत के लोग कंबोज थे। पर बुद्ध-जन्म के समय वे कदाचित् सिंध नदी के बिलकुल उत्तर-पश्चिम में बसे हुए थे। प्राचीन ईरानी रिालालेखों में जिन "कंबुज्जिय" लोगों का उहेख श्राया है, वे क्वाचित यही "कंबोज" थे।

जिस समय का हाल हम लिख रहे हैं, उस समय अर्थात् ई० पु० छठी शताब्दी में आर्यावर्त इन्हीं छोटे छोटे स्वतंत्र राज्यों में बँटा हुआ था। ये श्रवसर श्रापस में लड़ा भी करते थे। उस समय कोई ऐसा साम्राज्य या बड़ा राज्य न था, जो इन सब को श्रपने श्रधिकार में रखता । लोगों में राजनीतिक म्वतंत्रता का भाव प्रबलता के साथ फैला हुआ था। कोई उनकी स्वतंत्रता में बाधा डालनेवाला न था। प्रत्येक गाँव स्त्रीर प्रत्येक नगर अपना प्रबंध अपने आप करता था। सारांश यह है कि उस समय सब प्राम श्रीर सब नगर एक तरह के छोटे मोटे प्रजा-तंत्र राज्य थे । उस समय उत्तरी भारत में कई प्रजातंत्र राज्य भी थे, जिनमें से मुख्य ये थे--(१) शाक्यों का प्रजातंत्र राज्य: (२) भग्गों का प्रजातंत्र राज्य: (३) बुलियों का प्रजातन्त्र राज्य: (४) कालामी का प्रजातन्त्र राज्य: (५) कोलियों का प्रजा-तंत्र राज्य; (६) मल्लों का प्रजातंत्र राज्य; ( ७ ) मौर्यों का प्रजा-तंत्र राज्यः (८) विदेहीं का प्रजातंत्र राज्यः श्रौर (९) लिच्छविबी का प्रजातंत्र राज्य । इन प्रजातंत्र राज्यों में सब से अधिक प्रभुत्क शाक्यों, विदेहों और लिच्छवियों का था। बुद्ध के जीवन पर इन

प्रजातंत्र राज्यों का बहुत ऋषिक प्रभाव पक्ष था। गौतम बुद्ध शाक्यों के प्रजातन्त्र-राज्य में पैदा हुए थे। उनके पिता शुद्धोदन इसी प्रजातंत्र राज्य के एक सभापतिया प्रधान थे। गौतम बुद्ध ने स्वाधीन विचार, संघटन शक्ति और एकता की शिचा यहीं प्राप्त की थी। बुद्ध भगवान ने अपने भिक्षु-संघ का संघटन भी इन्हीं प्रजातंत्र राज्यों के आदर्श पर किया था। इन प्रजातंत्र राज्यों का सविस्तर वर्णन आगे चलकर किया जायगा।

#### सामाजिक दशा

बुद्ध के पहले ही त्रायों में जाति-भेद बहुत बढ़ गया था। हमारे यहाँ त्राजकल जैसे ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य और शुद्ध होते हैं, वैसे ही चार वर्ण उस समय भी थे। इन चारों वर्णों में, राइज डेविड्स के त्रानुसार, चित्रय लोग सब से श्रेष्ठ थे और उन्हीं का मान सब से त्राधिक था कि। उनके बाद ब्राह्मणों का दरजा था; और ब्राह्मणों के बाद वैश्यों तथा शुद्रों का। समाज में चित्रयों की मर्यादा सब से बढ़ी चढ़ी थी। इस मत की पुष्टि में राइज डेविड्स बौद्ध और जैन मंथों का प्रमाण देते हैं। वे ब्राह्मणों के लिखे हुए मंथों को प्रामाणिक नहीं मानते; क्योंकि उनके मत से ब्राह्मणों ने त्रापने स्वार्थ और प्रशंसा के लिये त्र्यपने ही गुण गाये हैं और त्रापने को चारों वर्णों में सब से श्रेष्ठ बतलाया है। क्रतएय राइज डेविड्स का मत है कि वर्ण-व्यवस्था के बारे में

<sup>•</sup> राहक बेनिव्स कृत "बुढिस्ट विया" ( Budhist India ) ए• ३३, ६०, ६१.

जो कुछ ब्राह्मणों के प्रंथों में लिखा है, वह कदापि माना नहीं जा सकता।

माल्यम होता है कि छठी या सातवीं शताब्दी में ब्राह्मणों और वित्रयों के बीच बहुत हेष उत्पन्न हो गया था। वे एक दूसरे से ज्ञागे बढ़ जाना चाहते थे। इसी कारण बौद्ध तथा जैन मंथों में, जो ब्राह्मणों के विरुद्ध और चित्रयों के पन्न में थे, ब्राह्मणों का स्थान चित्रयों के नीचे रक्खा गया है और उनका उल्लेख अपमान तथा नीचता-सूचक शब्दों में किया गया है। यह भी माल्यम होता है कि उस समय चित्रय लोग विद्या, ब्रान और तप में ब्राह्मणों का मुकाबला करने लगे थे और उनसे आगे निकल जाना चाहते थे। चित्रयों की तुलना में ब्राह्मणों की हीनता दिखाने के लिये जैन कल्प-सूत्र में लिखा है कि अर्हत इत्यादि नीच जाति या ब्राह्मण जाति में कभी जन्म मह्मण नहीं कर सकते। अर्हत, तीर्थकर या बुद्ध का अवतार सदा चित्रय वंश में हुआ है और होगा। ऐसी अवस्था में बौद्ध तथा जैन मंथों को बिलकुल सत्य मान लेना उचित नहीं मालूम होता।

इन चारों वर्णों को छोड़कर श्रौर बहुत सी ऐसी जातियों का भी पता जातकों से लगता है, जो शुद्रों से भी हीन समफी जाती थीं। इनको "हीन-जातियों" कहते थे। ऐसे लोग बहे-लिये, नाई, कुम्हार, जुलाहे, चमार इत्यादि थे। जातकों से पता लगता है कि उस समय श्रख्रुत जातियाँ भी थीं; और उनके साथ बुरा बर्ताव किया जाता था। "चित्त-संभूत जातक" में लिखा है कि जब ब्राह्मण श्रीर वैश्य वंश की हो स्त्रियाँ एक नगर के फाटक से निकल रही थीं, तब उन्हें रास्ते में हो चांडाल दिखाई पहें। चांडाल के दर्शन को उन्होंने बड़ा अराकुल समका और वे घर लौट गई। घर जाकर उन्होंने उस दर्शन के पाप को मिटाने के लिये अपनी आँखें थो डालीं। इसके बाद लोगों ने उन दोनों चांडालों को खूब पीटा और उनकी खूब दुर्गीत की। "मातंग जातक" तथा "सतधम्म जातक" से भी पता लगता है कि अरुत जातियों के साथ अच्छा वर्ताव नहीं किया जाता था। बुद्ध के द्यापूर्ण हृदय में इस सामाजिक अन्याय के प्रति अवस्य घृणा का भाव उत्पन्न हुआ होगा। इसी अन्याय को दूर करने के लिये उन्होंने ऊँच नीच के भेद को विलकुल त्याग दिया; और अपने धर्म तथा संघ का द्वार सब वर्णी तथा सब जातियों के लिये समान रूप से खोल दिया।

जातकों से यह भी पता लगता है कि बौद्ध काल के पूर्व एक वर्ण दूसरे वर्ण के साथ विवाह और भोजन कर सकता था। इस तरह के विवाह से जो संतान उत्पन्न होती थी, वह श्रपने पिता के वर्ण की समभी जाती थी। जातकों से ही यह भी पता लगता है कि दूसरे वर्ण में विवाह करने की श्रपेचा श्रपने वर्ण में विवाह करना श्रच्छा समभा जाता था। पर एक ही गोत्र में विवाह करना निषद्ध माना जाता था %!

जातकों से यह भी प्रकट होता है कि बौद्ध काल के पहले सब बर्णों और जातियों के मनुष्य अपने से इतर वर्ण और इतर जाति का भी काम करने लगे थे। ब्राइम्स लोग व्यापार भी करते थे। वे कपड़ा बुनते हुए, पहिंचे आदि बनाते हुए और

<sup>\*</sup> देखी--"महसाल जातक." "कुम्मासपिएड जातक" और "उदालक जातक"।

स्रेती-बारी करते हुए लिखे गये हैं। चत्रिय लोग भी व्यापार करते थे। एक चत्रिय के बारे में लिखा है कि उसने कुम्हार, माली और पाचक के काम किये थे। तो भी इन लोगों की जातियों में कोई अंतर नहीं हुआ था। यही उस समय की सामा-जिकदशाथी। अब तत्कालीन धार्मिकदशा का वर्णन किया जाता है।

#### धार्मिक दशा

यह और बलिदान-बुद्ध के जन्म के समय धर्म की बड़ी बुरी दशा थी। उस समय पशु-यज्ञ पराकाष्ट्रा को पहुँचा हुआ था। निरपराध, दीन, श्रसहाय पशुश्रों के रुधिर से यज्ञ-वेदी लाल की जाती थी। यह पशु-बध इसलिये किया जाता था कि जिसमें यजमान की मनोकामना पूरी हो। पूरोहित लोग यजमानों से यहा कराने के लिये सदैव तत्पर रहते थे। यही उनकी जीविका का मुख्य द्वार था। विना दिल्ला के यज्ञ श्रपूर्ण श्रीर निष्फल समका जाता था: श्रतएव ब्राह्मणों को इन यज्ञीं श्रौर बलिदानों से बड़ा लाभ होता था। जन्म से लेकर मरण पर्यंत प्रत्येक संस्कार के साथ यज्ञ होना अनिवार्य था। कर्म-कांड का पूर्ण रूप से श्रीर सार्वभौमिक प्रसार था। समाज बाह्या-डम्बर में फँसा हुआ था;पर उसकी आत्मा घोर श्रंधकार में पड़ी हुई प्रकाश के लिये पुकार रही थी। किंतु कोई यह पुकार सुनने-वाला न था। समाज पर इस यज्ञ-प्रथा का बहुत ही बुरा प्रभाव पड़ता था। एक तो यहाँ में जो पशु-बध होता था, उससे मनुष्यों के हृदय कठोर श्रीर निर्दय होते जा रहे थे श्रीर

. उनमें से जीवन के महस्व का भाव उठता जा रहा था—लोग आत्मिक जीवन का गौरव भूलने लगे थे। इस यक्ष-भ्रथा का दूसरा बुरा प्रभाव यह था कि मतुष्यों में जड़ पदार्थ की महिमा बहुत बढ़ गई थी। लोग बाद्य बतों को ही अपने जीवन में सब से श्रेष्ठ स्थान देते थे। यक्ष करना और कराना ही सब से उच्च धर्म और सब से बड़ा कार्य गिना जाने लगा था। आत्मा की वास्तिविक उन्नति की श्रोर लोग उपेचा से देखते थे। लोगों में यह विश्वास फैला हुन्या था कि यक्ष करने से पुराने किये हुए बुरे कर्मों का दोष नष्ट हो जाता है। ऐसी हालत में समाज में पवित्र श्राचरण और श्रात्मिक उन्नति का गौरव भला कब रह सकता था!

इसके छातिरिक्त यह करने में बहुत धन व्यय होता था। श्राक्षणों को बड़ी बड़ी दिल्लाएँ दी जाती थीं। बहुमूल्य वस्त्र, गौएँ, घोड़े श्रीर सुवर्ण इत्यादि दिल्लाण के तौर पर दिये जाते थे। कुछ यह तो ऐसे थे, जिनमें साल साल भर लग जाता था श्रौर जिनमें सहस्रों ब्राह्मणों की श्रावश्यकता होती थी। श्रतएव यह करना श्रौर उसके द्वारा यश प्राप्त करना हर किसी का काम न था। केवल धनवान ही यह करने का साहस कर सकते थे। इसलिये विचार-प्रवाह कर्म-कांड के विरुद्ध बहने लगा श्रौर लोग श्रात्मिक शान्ति प्राप्त करने के लिये नये उपाय सोचने लगे।

हट योग और तपस्या—आतिमकशांति प्राप्त करने के उपायों में से एक उपाय हट योग भी था। लोगों का यह विश्वास था कि कठिन तपस्या करने से हमें ऋद्धि-सिद्धि प्राप्त हो सकती है। आतिमक उन्नति करने ऋथवा प्रकृति पर विजय पाने के लिये

लोग अनेक प्रकार की तपस्याओं के द्वारा अपनी काया को कह पहुँचाते थे। इन्द्रियों पर विजय पाने के लिये पंचाप्रि तापना, एक टाँग से खड़े होकर श्रीर एक हाथ उठाकर तपस्या करना. महीनों तक कठिन से कठिन उपवास करना श्रीर इसी तरह की दसरी तपस्याएँ श्रावश्यक समभी जाती थीं। सरदी श्रीर गरमी का कुछ खयाल न करके ये लोग ऋपने उद्देश्य की सिद्धि में दत्त-चित्त रहते थे। इन लोगों को कठिन से कठिन शारीरिक दुःख से भी होश न होता था। इनका श्रभ्यास इतना बढ़ा चढ़ा होता था कि इनमें से कुछ तपस्वी अपने सिर तथा दाढ़ी मुँछ के बालों को हाथ से नोच नोचकर फेंक देते थे। लोगों में यह विश्वास बहत जोरों के साथ फैला हुआ था कि यदि इस तरह की तपस्यापूर्ण रूप से की जाय, तो मनुष्य सारे विश्व का भी साम्राज्य पा सकता है। बुद्ध भगवान के जन्म समय में पूर्वोक्त तामसी तप की महिमा खूब फैली हुई थी। भगवान् बुद्धदेव ने स्वयं लगभग छः वर्षो तक इसी हठ योग का कठिन व्रत धारण किया था। पर जब उनको इसकी निस्सारता का विश्वास हो गया, तब वे इसे छोडकर सत्य ज्ञान की खोज में चल पडे थे।

श्वान-मार्ग भीर दार्शनिक विचार—पर त्रात्मिक उन्नति चाहनेवाले पुरुषों की त्रात्मा को न तो कर्म-काग्रड से ही शांति मिली त्रीर न हठ योग या तपस्या से ही परमानंद की माप्ति हुई। ऐसे लोगों को समाज का बनावटी त्रीर सूठा जीवन कष्ट देने लगा। सत्य के इन अन्वेपकों ने अपने घर-बार त्रीर इस असत्य संसार से मुँह मोइकर बन की त्रोर प्रस्थान किया। बुद्ध भगवान के अवतार लेने के पहले, और उनके समय में भी,

बहुत से भिक्ष, साधु, संन्यासी, वैखानस, परिव्राजक आदि • एक जगह से दूसरी जगह विचरा करते थे। लोगों में इनका बहुत श्रधिक मान था। उस समय के लोग श्रातिध्य-सेवा करना बहुत श्रच्छी तरह जानते थे। श्रतएव इन परिवाजकों के ठहरने के लिये राजे-महराजे तथा धनी पुरुष बस्ती के बाहर ऋच्छे ऋच्छे आश्रम बनवा देते थे। बहुत से स्थानों में उन आश्रमों का प्रबंध पंचायती चंदे से भी होता था। विचरते हुए परिवाजक इन आश्रमों में आ ठहरते थे । लोग उनके भोजन आदि का प्रबंध पूर्ण रूप से कर देते थे। नित्य प्रति लोग इन परिव्राजकों के दर्शन करने के लिये वहाँ जाते थे श्रीर दार्शनिक तथा धार्मिक विषयों पर इनके विचार सुनते थे। यदि वहाँ उसी समय श्रीर भी कोई परिवाजक ठहरे होते थे, तो प्रायः शास्त्रार्थ भी छिड़ जाता था। वे पूर्ण स्वतंत्रता के साथ ऋपने विचार प्रकट करतेथे। स्त्री और पुरुष दोनों परिवाजिका और परिवाजक हो सकते थे। प्रचलित संस्थात्रों के प्रति इन लोगों में कोई विशेष प्रेम न था। उनमें से बहतों ने तो प्रचलित धर्म से असंतष्ट होकर ही घर-बाड छोडकर संन्यासाश्रम प्रहण किया था: इसलिये वे प्रचलित धर्म का प्रतिपादन और समर्थन न करते थे। प्रचलित धर्म श्रौर प्रचलित प्रणाली की श्रुटियों से श्रमंतुष्ट होने के कारण ही ये लोग चारों तरफ इन संस्थात्रों की बुराइयाँ प्रकट करते थे स्रौर तत्कालीन समाज की खुले तौर पर समालोचना करते थे। वे सर्व साधारण में प्रचलित धर्म की श्रोर श्रश्रद्धा तथा श्रसंतोष उत्पन्न कर रहे थे श्रीर उनके विश्वासों की जड धीरे धीरे कमजोर करते जाते थे। इस प्रकार प्रचलित धर्म की जब

हिलने लगी। इन परिव्राजकों ने घीरे घीरे नये विचारों का बीज बोने के लिये चेत्र तैयार कर दिया था। पर ऋभी बीज बोने-वाले की कमी थी; ऋौर लोग उसी की प्रतीच्चा कर रहे थे।

बुद्ध-जन्म के पहले प्राचीन उपनिषद् भी लिखे जा चुके थे। उपनिपदों के बनानेवालों ने यह विचारने का प्रयत्न किया था कि सब जीवित तथा निर्जीव वस्तुएँ एक ही सर्वव्यापी ईश्वर से उत्पन्न हुई हैं ऋौर वे सब एक ही सर्वव्यापी श्रात्मा के ऋंश हैं। इन उपनिपदों में कर्म की ऋषेत्वा ज्ञान की प्रधानता दिखाई गई थी। उनमें ज्ञान के द्वारा अज्ञान का नाश और मोह से निवृत्ति बत-लाई गई थी। उनमें पुनर्जन्म का भी अनुमान किया गया था। श्रज्ञान, जीव के सुख-दुःख के कारण, परमात्मा की सत्ता श्रीर श्रात्मा-परमात्मा का संबंध श्रादि सब विषयों पर वहत ही बद्धिमत्ता के साथ गढ़ विचार किया गया था। धीरे धीरे उप-निपदों का श्रनुशीलन करनेवालों की संख्या बढने लगी। उनमें प्रतिपादित विचारों का ऋध्ययन और मनन होने लगा। किसी ने उपनिपदों में ऋद्वैत बाद पाया. तो किसो ने उनमें से विशिष्टा-द्वैत निकाला। इसी तरह अनेक प्रकार के मत-मतांतर हो गये श्रौर भिन्न भिन्न शास्त्रों का प्रादुर्भाव हुन्ना। वर्तमान पड़दर्शन उस समय के त्राचार्यों की व्याख्याएँ हैं। जिन बहुत सी व्याख्यात्र्यों में परस्पर ऋधिक विरोध न था, उनमें से बहतों का नाश हो गया। कहा जाता है कि पहले कम से कम ७८ प्रकार के दार्शनिक संप्रदाय थे; पर मुख्य यही छ: थे। भिन्न भिन्न त्राचार्य सृष्टि के रहस्य का पृथक् पृथक् रूप के उद्घाटन करते थे । पर इन सब से प्रबल दो तरह के सिद्धान्त थे। एक सिद्धान्त सांख्य का था, जो आत्मा और

प्रकृति में भेद मानता था। दूसरा सिद्धान्त सांख्य के विरुद्ध था। यही दूसरा सिद्धान्त विकसित रूप में वेदान्त के नाम से प्रचलित हुआ था। अस्तु; बुद्धदेव के समय तक दार्शनिक विचार परिप्रक हो चुके थे। पर बहुतेरे वेदान्ती, भिक्षु, संन्यासी और परिवाजक आत्मा, परमात्मा, माया और प्रकृति संबंधी शुक्क वितएडा-वाद में ही फँसे हुए थे।

इस तरह से बुद्ध के जन्म-समय में (१) यह श्रीर बलिदान, (२) हठ योग और तपस्या तथा (३) ज्ञान-मार्ग और दार्शनिक विचार, ये तीन मुख्य धाराएँ बड़ी प्रबलता से बह रही थीं। पर सतह के नीचे श्रौर भी बहुत सी छोटी छोटी धाराएँ थीं । जैसे, टोने-टोटके का लोगों में बहुत रिवाज था। सर्प, वृत्त श्रादि की पूजा तथा भूत-चुड़ैल श्रादि का माहात्म्य भी काफी तौर पर फैला हुआ था। पर उस समय असली प्रश्न, जो मनुष्य के सामने अनादि काल से चला आ रहा है, यह था कि जो कुछ दुःख इस संसार में है, उसका कारण क्या है। याझिकों ने इसका उत्तर यह दिया था कि संसार में दुःख का कारण देवतात्र्यों का कोप है। उन लोगों ने देवतात्र्यों को प्रसन्ध करने का साधन पश-यहा स्थिर किया था: क्योंकि लोक में देखा जाता है कि जो मनुष्य रुष्ट हो जाता है, वह प्रार्थना करने और भेंट देने से प्रसन्न हो जाता है। हठ योग श्रीर तपश्चरण करने-वालों ने इस प्रश्न का यह उत्तर दिया कि तपस्या से मनुष्य अपनी इंद्रियों को ऋपने वश में कर सकता है; श्रीर इंद्रियों को वश में करने से वह चित्त की शांति ऋथवा दुःख से छुटकारा पा सकता है। ज्ञान-मार्ग का अनुसरण करनेवालों ने इस प्रश्न का उत्तर

बह दिया कि ज्ञान के द्वारा ऋज्ञान का नाश करके मनुष्य दुःख से मक्ति पा सकता है। पर ये तीनों उत्तर मनुष्यों के हृदयों को संतोष श्रीर शांति देने में श्रसमर्थ थे। उस समय समाज में सब से बड़ी त्रावश्यकता सहानुभूति, प्रेम त्रौर दया की थी। समाज में नीरसता, निर्दयता श्रीर शुष्क ज्ञान मार्ग का प्रचार हो रहा था । उस समय समाज को एक ऐसे वैद्य की त्रावश्यकता थी.जो उसके इस रोग की ठीक तरह से दवा करता। भगवान बुद्धदेव ने श्रवतार लेकर समय की श्रावश्यकता को ठीक तरह से सममाः श्रौर तब श्रन्छी तरह सोच सममकर उन्होंने दनिया को जो उपदेश दिया, और जो नई बात लोगों को बतलाई, वह यह थी कि जो लोग संसार में धर्म-मार्ग पर चलना चाहते हों और परोपकार तथा आत्मोन्नति में लगना चाहते हों, उन्हें चाहिए कि वे दयालु, सदाचारी श्रीर पवित्र-हृदय बनें। बुद्ध के पहले लोगों का विश्वास था यहां में. मंत्रों में. तपस्यात्रों में और शुष्क ज्ञान-मार्ग में। पर बुद्ध ने यज्ञ, मंत्र, कर्म काएड और धर्माभास की जगह लोगों को अपना श्रंत:करण शुद्ध करने की शिचा दी । उन्होंने लोगों को दीनों श्रीर दरिद्रों की भलाई करने, बुराई से बचने, सब से भाई की तरह स्नेह रखने श्रीर सदाचार तथा सचे ज्ञान के द्वारा दु:खों से छुटकारा पाने का उपदेश दिया। उनकी दृष्टि में ब्राह्मण श्रीर शुद्र, ऊँच श्रीर नीच, श्रमीर श्रीर गरीब सब बराबर थे। उनके मत से सब लोग पवित्र जीवन के द्वारा निर्वाण-पद प्राप्त कर सकते थे। वे सब को ऋपने इस धर्म का उपदेश देते थे। बुद्ध भगवान् की पवित्र शिज्ञात्रों का यह प्रभाव हुआ कि कुछ ही शताब्दियों में बौद्ध धर्म

केवल एक ही जाति या देश का नहीं, बिल्क समस्त एशिया का मुख्य धर्म हो गया । इन महात्मा का जीवन चिरित्र त्रौर इनके उपरेश तथा सिद्धांत त्रागे के अध्यायों में विस्तारपूर्वक लिखे जायँगे । पर इसके पहले हम जैन धर्म त्रौर उसके संस्थापक महावीर स्वामी का भी कुछ परिचय दे देना चाहते हैं; क्योंकि जिस समय बुद्ध भगवान हुए थे, उसी समय महावीर स्वामी भी अपने धर्म का प्रचार कर रहे थे । इसके अतिरिक्त दोनों के सिद्धांतों में भी बहुत कुछ समानता थी ।

### तीसरा अध्याय

## जैन धर्म का प्राचीन इतिहास

जैन धर्म की स्थापना-ईसा के पूर्व छठी शताब्दी के उत्तर भाग में भारतवर्ष में कई नये नये धर्मों श्रीर संप्रदायों का जन्म हम्प्राथा। बौद्ध प्रंथों से पता लगता है कि बुद्ध के समय में प्रायः तिरसठ संप्रदाय ऐसे प्रचलित थे, जिनके सिद्धांत ब्राह्मण धर्म के विरुद्ध थे। जैन साहित्य से तो इससे भी श्रिधिक संप्रदायों का पता लगता है। इनमें से कुछ संप्रदाय कदाचित् बुद्ध के भी पहले से चले श्रा रहे थे। इन संप्रदायों में से वर्धमान महावीर का स्थापित किया हुआ जैन संप्रदाय भी एक है। बुद्ध की तरह महावीर ने भी वेदों,यज्ञों श्रौर ब्राह्मणों की पवित्रता श्रौर श्रेष्ठता का खंडन करके श्रपने धर्म का प्रचार किया था। पर यह एक विचित्र बात है कि बुद्ध की तरह महावीर ने भी भिक्षत्रों के नियम तथा उनके जीवन का क्रम बाह्मणों के धर्म से ही महण किया। स्मृतियों श्रीर धर्म-शास्त्रों में हिंदुश्रों का जीवन ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ और परिव्राजक इन चार त्राश्रमों में विभक्त है। कौटि-लीय ऋर्थ शास्त्र अ में परिवाजक के कर्तव्यों का वर्णन इस प्रकार किया है-" इंद्रियों का दमन करना, सांसारिक व्यवहारों को त्यागना, अपने पास धन न रखना, लोगों का संग न करना, भिचा

कौटिलीय अर्थ शास्त्र पु॰ =.

माँगकर खाना, बन में रहना, एक ही स्थान पर लगातार न रहना, बाद्य और आभ्यन्तरिक शुद्धता रखना, प्राणियों की हिंसा न करना, सत्य का पालन करना, किसी से ईर्ष्यों न करना, सब पर दया करना और सब को चमा करना, ये सब कर्तव्य परि-ब्राज के हैं।" जैन प्रंथों में भी दूसरे शब्दों में भिक्षुत्रों के यही कर्तव्य दिये गये हैं। इससे प्रकट है कि भिक्षुत्रों के नियम तथा उनके जीवन का क्रम महावीर खामी ने भी ब्राह्मण धर्म से ही महण किया था।

जैन धर्म की प्राचीनता-वहुत समय तक लोगों का यह विश्वास था कि जैन धर्म भी बौद्ध धर्म की ही एक शाखा है। लेसन, वेबर श्रौर विल्सन श्रादि युरोपीय विद्वानों का मत था कि जैन लोग बौद्ध ही थे, जिन्होंने बौद्ध धर्म छोड़कर उस धर्म की एक अलग शाखा बना ली थी। बौद्ध और जैन प्रंथों तथा सिद्धांतों में बहुत कुछ समानता है; इसी से कदाचित इन विद्वानों ने यह निश्चय किया था कि जैन धर्म बौद्ध धर्म की ही एक शास्त्रा है। पर डाक्टर ब्यूलर और डाक्टर जैकोबी इन दो जर्मन विद्वानों ने जैन पंथों की ख़ब अच्छी तरह खोज करने श्रीर बौद्ध धर्म तथा ब्राह्मण धर्म के प्रंथों से उनकी तलना करने के बाद पूरी तरह से इस मत का खंडन कर दिया है। श्रव यह सिद्ध हो गया है कि जैन और बौद्ध दोनों धर्म साथ ही साथ उत्पन्न हए थे श्रीर कई शताब्दियों तक साथ ही साथ प्रचलित रहे। पर अन्त में बौद्ध धर्म का तो भारतवर्ष में लोप हो गया, और जैन धर्म अब तक यहाँ के कुछ भागों में प्रचलित है। कुछ विद्वानों का तो यह भी मत है कि जैन धर्म बौद्ध धर्म से भी पराना है।

जैन धर्म के चौबीस तीर्थं कर—साधार एतः महावीर ही जैन धर्म के वास्तविक संस्थापक माने जाते हैं। पर जैन लोग अपने धर्म के बास्तविक संस्थापक माने जाते हैं। उनका कहना है कि महावीर के पहले तेईस तीर्थं कर हो जुके थे, जिन्होंने समय समय पर अवतार लेकर संसार के निर्वाण के लिये सत्य धर्म का प्रचार किया था। इनमें से प्रथम तीर्थं कर का नाम ऋष्मदेव था। ऋष्मदेव कव हुए, यह नहीं कहा जा सकता । जैन मंथों में लिखा है कि वे करोड़ों वर्ष तक जीवित रहे। अतएव प्राचीन तीर्थं करों के वारे में जैन मंथों में लिखी हुई बातों पर विश्वास करना असंभव है। जैन मंथों के अनुसार बाद के तीर्थं करों का जीवन-काल घटता गया; यहाँ तक कि तेईसवें तीर्थं कर पार्श्वनाथ का जीवन-काल केवल सौ वर्ष माना गया है। कहा जाता है कि पार्श्वनाथ महावीर स्वामी से केवल ढाई सौ वर्ष पहले निर्वाण-पर को प्राप्त हुए थे। महावीर चौबीसवें और अन्तिम तीर्थं कर माने जाते हैं।

तेईसर्घे तीर्थंकर पार्थ्वनाथ—डाक्टर जैकोबी तथा अन्य विद्वानों का मत है कि पार्थ्यनाथ ऐतिहासिक व्यक्ति हैं। इन विद्वानों के मत से पार्थ्य ही जैन धर्म के वास्तविक संस्थापक हैं। कहा जाता है कि वे महावीर के निर्वाण के ढाई सौ वर्ष पूर्व हुए थे; अतएव उनका समय ई० पू० आठवीं शताब्दी निश्चित होता है। हम लोगों को पार्श्व के जीवन की घटनाओं और उपदेशों के बारे में बहुत कम ज्ञान है। भद्रवाहु कुत जैन-कल्पसूत्र के एक अध्याय में सब तीर्थंकरों या जिनों की जीवनी दी हुई है। उसी में पार्श्व की भी संचित्र जीवनी है। पर ऐतिहासिक हि

.से इस मंथ की लिखी हुई बातें सर्वथा माननीय नहीं हैं; क्योंकि जितने तीर्थंकर हुए हैं, उन सब की जीवनी इसमें प्राय: एक ही शैली या ढंग पर लिखी गई है। इस प्रनथ से पता लगता है कि श्रन्य तीर्थंकरों की तरह पार्श्वभी चत्रिय कुल के थे। वे काशी के राजा ऋश्वसेन के पत्र थे। उनकी माता का नाम वामा था। तीस वर्षों तक गृहस्थी का सब सख भोगकर श्रीर श्रंत में श्रपना राज-पाट छोड़कर वे परित्राजक हो गये थे। चौरासी दिनों तक ध्यान करने के बाद वे पूर्ण ज्ञान को प्राप्त हुए। तभी से वे लगभग सत्तर वर्षों तक परमोच ऋहत पद पर रहते हुए सम्मेत पर्वत के शिखर पर निर्वाण को प्राप्त हुए । पार्श्वनाथ के धार्मिक सिद्धान्त प्रायः वही थे, जो बाद को महावीर खामी के हए। कहा जाता है कि पार्श्व श्रपने श्रमयायियों को निम्न-लिखित चार नियम पालन करने की शिचा देते थे-(१) प्राणियों की हिंसा न करना: (२) सत्य बोलना: (३) चोरी न करना: श्रौर (४) धन पास न रखना । महावीर ने एक पाँचवाँ नियम ब्रह्मचर्य-पालन के संबंध में भी बनाया था । इसके सिवा पार्श्व ने अपने अनुयायियों को एक अधोवस्त्र और एक उत्तरीय पहनने की अनुमृति दी थो: पर महावीर अपने शिष्यों को बिलकल नग्न रहने की शिचा देते थे। कदाचित आजकल के "श्वेतांबर" और "दिगंबर" जैन संप्रदाय प्रारंभ में क्रम से पार्श्व और महावीर के ही अनुयायी थे ।

महाबीर स्वामी की जीवनी—महाबीर के जीवन की घट-नाओं का संचित्र विवरण लिखना सहज नहीं है; क्योंकि जैन करूप-सूत्र में, जिसका उल्लेख ऊपर किया गया है, महाबीर स्वामी की जीवनी श्रातिशयोक्तियों श्रीर कल्पनाश्रों से भरी हुई है। यदि यह प्रंथ वास्तव में भद्रबाहु का रचा हुआ हो, श्रीर यदि भद्रबाहु ई० पू० तीसरी शताब्दी के पहले के हों, तो महावीर के संबंध में इस प्रंथ की कुछ न कुछ बातें ऐतिहासिक दृष्टि से श्रवश्य महत्व की हैं। इसके सिवा जैन धर्म के कई श्रन्य पंथों में भी कुछ वाक्य ऐसे हैं, जिनसे महावीर के जीवन की भिन्न भिन्न घटनाश्रों के संबंध में श्रनेक बातों का पता लगता है। बौद्ध पंथों से भी महावीर के बारे में बहुत सी बातों का पता लगा है। इन सव पंथों के श्राधार पर महावीर खामी की संस्निप्त जीवनी यहाँ दी जाती है।

प्राचीन विदेह राजाओं की राजधानी वैशाली अ समृद्ध नगरी थी। इस नगरी में एक प्रकार का प्रजातंत्र राज्य था। इस प्रजातंत्र राज्य के चलानेवाले लिच्छिवि लोग थे, जो "राजा" कहलाते थे। वैशाली के बाहर पास ही छुंड प्राम (वर्तमान बसुकुंड नाम का गाँव) था। वहाँ सिद्धार्थ नाम का एक धनात्त्र्य और कुलीन चत्रिय रहता था। वह "ज्ञातुक" नाम के चत्रियों का मुखिया था। उसकी रानी वैशाली के राजा चेटक की बहन थी और उसका नाम राजकुमारी त्रिशला था। चेटक की पुत्री का विवाह मगध के राजा विविसार से हुआ था। इस तरह से सिद्धार्थ का मगध के राज-घराने से भी धनिष्ट संबंध था। सिद्धार्थ के एक पुत्री और दो पुत्र हुए, जिनमें से छोटे का नाम वर्धमान

श्राचीन नैशाली आजकल के मुखक्करपुर ज़िले में बसाद और बखीरा नाम के शाम है।

था। आगे चलकर वही महावीर के नाम से प्रसिद्ध हुआ। जैन-कल्प-सूत्र से पता लगता है कि महावीर जब पुष्पोत्तर नामक स्वर्ग से जन्म लेने के लिये खतरे, तब वे ऋषभदत्त नाम के ब्राक्कण की पत्नी देवानन्दा के गर्भ में आये। ये दोनों (ब्राक्कण और ब्राह्मण) भी कुंडप्रमम में ही रहते थे। पर इसके पहले यह कभी नहीं हुआ था कि किसी महापुरुष ने ब्राह्मण कुल में जन्म लिया हो। अतएव शक्त (इन्द्र) ने उस महापुरुष को देवानंदा के गर्भ से हटाकर त्रिशला के गर्भ में रख दिया। यहाँ यह कह देना उचित जान पड़ता है कि इस कथा को केवल श्वेतांवरी जैन मानते हैं; दिगंवरी लोग इसे नहीं मानते। दिगंवरी और श्वेतांवरी संप्रदायों में मत-भेद की जो बहुत सी बातें हैं, उनमें से एक यह भी है।

वर्धमान के जन्म लेने पर राजा सिद्धार्थ के यहाँ बड़ा उत्सव मनाया गया। बड़े होने पर उन्हें सब शाखों और कलाओं की पूर्ण शिक्षा दी गई। समय आने पर यशोदा नाम की एक राजकुमारी से उनका विवाह हुआ। इस विवाह से वर्धमान को एक कन्या उत्पन्न हुई, जो बाद को जमालि से ज्याही गई। जब वर्धमान ने "जिन" या "आईत" की पदवी प्राप्त करके अपना धर्म चलाया, तब जमालि अपने असुर का शिष्य हुआ। उसी के कारण बाद को जैन धर्म में पहली बार मत-भेद खड़ा हुआ। वर्धमान ने अपने माता-पिता की मृत्यु के बाद अपने ज्येष्ठ आता निन्दबर्धन की आजा लेकर, तीसवें वर्ष, घर-बार छोड़कर, मिक्यु-आं का जीवन प्रहृण किया। मिक्यु-संप्रदाय प्रहृण करने के बाद वर्धमान ने बहुत उत्कट तपस्या करना प्रारंभ किया। यहाँ तक

कि उन्होंने लगातार तेरह महीने तक अपना बक्क भी नहीं बदला और सब प्रकार के कीड़े मकोड़े उतके बदन पर रेंगने लगे। इसके बाद उन्होंने सब वक्क फेंक दिये और वे बिलकुल नम फिरनं लगे। निरंतर ध्यान करने, पवित्रतापूर्वक जीवन बिताने और खाने पीने के किठन से किठन नियमों का पालन करके उन्होंने अपनी इन्द्रियों पर पूर्ण विजय प्राप्त कर ली। वे बिना किसी छाया के बनों में रहते थे और एक स्थान से दूसरे स्थान को विचरा करते थे। कई बार उन पर बड़े बड़े अत्याचार किये गये, पर उन्होंने धैर्य और शांति को कभी हाथ से न जाने दिया; और न अपने उपर अत्याचार करनेवाले से कभी हेष ही किया।

एक बार जब वे राजगृह के पास नालन्द में थे, तब गोसाल मंखलिपुत्र नाम के एक भिक्षु से उनका साज्ञात्कार हुआ। इसके बाद कुछ वर्षों तक उसके साथ महावीर का बहुत घिनष्ट संबंध रहा। छः वर्षों तक दोनों एक साथ रहते हुए बहुत कठोर तपस्या करते रहे। पर इसके बाद किसी साधारण बात पर मनाड़ा हो जाने के कारण महावीर से गोसाल अलग हो गया। अलग होकर उसने अपना एक भिन्न संप्रदाय स्थापित किया और यह कहना प्रारंभ किया कि मैंने तीर्थंकर या अर्हत का पद प्राप्त कर लिया है। इस प्रकार जब महावीर तीर्थंकर हुए, उसके दो वर्ष पहले ही गोसाल ने तीर्थंकर होने का दावा कर दिया था। गोसाल का स्थापित किया हुआ संप्रदाय "आजीबिक" के नाम से प्रसिद्ध है। गोसाल के सिद्धांतों और विचारों के बारे में केवल जैन और बौद प्रंथों से ही पता लगता है। गोसाल वा उसके अनुयायी (आजीबिक लोग) अपने सिद्धांतों और विचारों

के संबंध में कोई प्रंथ नहीं छीड़ गये हैं। जैन प्रंथों में गोसाल के संबंध में बहुत ही कदु शब्दों का व्यवहार किया गया है। उनमें गोसाल के संबंध में पूर्त, बंचक, दांभिक आदि शब्द कहें गये हैं। इससे पता चलता है कि जैनों और अजीविकों में बहुत गहरा मत-भेद था और इसी मत-भेद के कारण महावीर के प्रभाव को प्रारंभ में बड़ा धका पहुँचा। गोसाल का प्रधान स्थान श्रावस्ती में एक कुम्हार की दूकान में था। यह दूकान हालाहला नाम की एक की के आधिकार में थी। मालूम होता है कि गोसाल ने श्रावस्ती में बड़ी प्रसिद्धि प्राप्त कर ली थी।

बारह वर्षों तक कठोर तप करने के बाद तेरहवें वर्ष महावीर ने वह सर्वोच्च झान या कैवल्य पद प्राप्त किया, जो दुःख और सुख के बंधन से पूर्ण मोल प्रदान करता है। उसी समय से महानीर स्वामी "जिन" या "ग्राहत" कहलाने लगे। उस समय उनकी आयु ४२ वर्ष की थी। तभी से उन्होंने प्रपने धर्म का प्रचार प्रारंभ किया और "निर्धय" नाम का एक संप्रदाय स्थापित किया। आजकल "निर्मय" (बंधन-रहित) के स्थान पर "जैन" (जिन के शिष्य) शञ्य का ज्यवहार होता है। महावीर स्वामी स्वयं "निर्मय" भिछु और "झालु" वंश के थे; इससे उनके विरोधी बौद्ध लोग उन्हें "निर्मय झालुपुत्र" कहा करते थे। महावीर स्वामी ने तीख वर्षों तक अपने धर्म का प्रचार करते हुए और दूसरे धर्मवालों को अपने धर्म में लाते हुए चारों और अमण किया। वे विशेष करके मगध और अंग के राज्यों में, अर्थात् उत्तरी और दिश्णि विहार में, धूमते हुए वहाँ के सभी बड़े बड़े नगरों में गये। वे अधिकतर चंपा, मिथलां, आवस्ती, वैशाली या राजगृह में रहते थे! वे

बहुधा मगध के राजा विविसार और अजातरात्रु (कूणिक) से मिलते थे। जैन प्रंथों से पता चलता है कि उन्होंने मगध के उच्च से उच्च समाजों में से बहुत से लोगों को अपने धर्म का अजु-यायी बनाया था। जैन प्रंथों के अनुसार विविसार और अजात-रात्रु महावीर स्वामी के अनुयायी थे। पर बौद्ध प्रंथों में ये दोनों राजा बुद्ध भगवान के शिष्य कहे गये हैं। माद्यम होता है कि दोनों राजा महावीर और बुद्ध दोनों का समान आदर करते थे।

महावोर स्वामी का निर्वाण—महावीरस्वामी ने बहत्तर वर्ष की उम्र में यह नश्वर शरीर छोड़कर निर्वाण पद प्राप्त किया। उनका देहावसान पटने जिले के पावा नामक प्राचीन नगर में राज-हस्तिपाल के एक लेखक के घर में हुआ था। इस स्थान पर श्रव भी सहस्रों जैन यात्री दर्शन के लिये जाते हैं। जैन मंथों के अनुसार महावीर का निर्वाण विक्रमी संवत के ४७० वर्ष पहले अर्थात् ई० पू० ५२७ में हुआ था। पर महावीर का निर्वाण-काल ई० पू० ५२७ वर्ष मानने में एक बड़ी ऋड़चन यह पड़ती है कि महाबीर और बुद्ध समकालीन नहीं ठहरते। श्रतएव बौद्ध प्रंथों का यह लिखना मिध्या हो जाता है कि बुद्ध श्रौर महावीर दोनों समकालीन थे। इस बात से प्रायः सभी सहमत हैं कि बुद्ध भगवान का निर्वाण ई०पू० ४८० ऋौर ४८७ के बीच किसी समय हुआ। महावीर का निर्वाण-कालई० पू०५२७ वर्ष मानने से महावीर श्रीर बुद्ध दोनों के निर्वाण-काल में ५० वर्षों का ऋन्तर पड़ जाता है। पर बौद्ध श्रौर जैन दोनों ही ग्रंथों से पता चलता है कि महावीर और ब्रुद्ध दोनों अजातराबु (कृष्णिक) के समकालीन थे। यदि महावीर का निर्वाण-काल ई०

पू० ५२७ माना जाय, तो फिर महाबीर अजातराष्ट्र के समकालीन नहीं हो सकते। अतएव महाबीर का निर्वाण-काल ई० पू०
५२७ नहीं माना जा सकता। डा० जैकोबी महाराय ने प्रसिद्ध
जैन प्रंथकार हेमचंद्र के आधार पर यह निश्चय किया है कि
महाबीर का निर्वाण ई० पू० ४६० के लगभग हुआ \*। संभवतः
जैकोबी महाराय का यह मत ठीक है; अतएव इस प्रंथ में हम
यहीं मत स्वीकृत करते हैं।

जैन धर्म के सिद्धांत —बौद्ध धर्म की तरह जैन धर्म भी भिक्षुत्र्यों का एक संप्रदाय है। बौद्धों की तरह जैन भी जीव-हिंसा नहीं करते। कुछ बातों में तो वे बौद्धों से भी बढ़ गये हैं; श्रौर उनका मत है कि केवल पशुत्र्यों श्रौर घुनों में ही नहीं, विस्क श्रिन, जल, वायु श्रौर पृथ्वी के परमाणुश्रों में भी जीव है। बौद्धों की तरह जैन लोग भी वेद को प्रमाण नहीं मानते। वे कर्म श्रौर निर्वाण के सिद्धांत को स्वीकृत करते हैं श्रौर श्रात्मा के पुनर्जन्म में विश्वास रखते हैं। वे लोग चौबीस तीर्थंकरों को मानते हैं।

जैनियों के पवित्र प्रंथों ऋर्थात् श्रागमों के सात भाग हैं, जिनमें से श्रंग सब से प्रधान भाग है। श्रंग ग्यारह हैं, जिनमें से "आचारांग- सूत्र" में जैन भिक्षुत्रों के आचरण-संबंधी नियम श्रौर "उपासक दशा-सूत्र" में जैन उपासकों के आचरण संबंधी नियम दिये गये हैं।

Cambridge History of India, Vol. I. Ancient India,
 p. 156.

श्वेतांबर और दिगंबर संबदाय-जैन प्रंथों से पता लगता है कि महाबीर के निर्वाण के दो शताब्दी बाद मगध में बड़ा अकाल पड़ाथा। उस सकय मगध में चंद्रगुप्त मौर्य का राज्य था। श्रकाल के कारण जैन कल्पसूत्र के रचयिता भद्रबाहु, जो उस समय जैन समाज के प्रसिद्ध ऋगुऋ। थे, ऋपने शिष्यों ऋौर साथियों को लेकर मगध से कर्नाटक चले गये। से जैन मगध ही में रह गये थे ऋौर उनके नेता स्थलभद्र थे। जो जैन चले गये थे, वे ऋकाल दूर होने पर फिर मग्धे को लौट आये। पर इस बीच में जो लोग कर्नाटक चले गये थे, उनकी श्रीर जो लोग मगध में रह गये थे, उनकी चाल ढाल में बहुत श्रन्तर न पड़ गया था। मगध के जैने श्वेत वस्त्र पहनने लगे थे: पर कर्नाटकवाले जैन श्रव तक नग्न रहने की प्राचीन रीति पकड़े हए थे। इस प्रकार वे दोनों क्रम से श्वेतांबर श्रौर दिगंबर कहलाने लगे। कहा जाता है कि ये दोनों संप्रदाय श्रंतिम बार सन् ७९ या ८२ ईसवी में त्रालग हुए। जिस समय दिगंबर लोग कर्नाटक में थे, उस समय श्वेतांबरों ने ऋपने धर्म-मंथों का संग्रह करके उनका निर्णय किया। पर श्वेतांबरों ने जो धर्म-मंथ एकत्र किये थे. उन्हें दिगंबरों ने स्वीकृत नहीं किया। कुछ समय में श्वेतांबरों के धर्म-मंथ तितर बितर हो गये श्रीर उनके छप्त हो जाने का डर हन्त्रा। श्रतएव वे सन् ४५४ या ४६७ ईसवी में वहभी (ग्रज-रात) की सभा में लिपि-बद्ध किये गये। इस सभा में जैन धर्म-वंशों का उस रूप में संप्रह किया गया, जिस रूप में हम त्राज उन्हें पाते हैं। इन घटनात्र्यों और कथानकों के ऋतिरिक्त मधुरा में बहुत से जैन शिलालेख भी मिले हैं, जिनमें से ऋधिकतर कुषरा राजा कनिष्क के समय के तथा उसके बाद के हैं। इन शिलालेखों से पता लगता है कि श्वेतांबर संप्रदाय ईसा की प्रथम शताब्डी में विद्यमान था।

ईसवी सन् के बाद जैन धर्म की स्थिति-ईसवी सन के बाद का जैन धर्म का प्राचीन इतिहास ऋंधकार में पड़ा हुआ है। उस समय के इतिहास पर यदि कोई प्रकाश पड़ता है, तो वह केवल मथुरा के शिला-लेखों से। उनसे जैन धर्म की भिन्न भिन्न शाखात्रों श्रौर संप्रदायों का कुछ कुछ पता लगता है; श्रीर उनसे जैन धर्म की जो अवस्था सूचित होती है, वही अभी तक विद्यमान है। हाँ, इन बीस शताब्दियों में उन संप्रदायों के नाम श्रीर बाहरी रूप कदाचित बहुत कुछ बदल गये हैं। इन शिलालेखों में उन गृहस्थ उपासकों श्रौर उपासिकाश्रों के नाम भी मिलते हैं. जिन्होंने भिन्न भिन्न समयों में थिख़ुत्रों और भिक्षनियों को दान देकर जैनों के भिक्ष-संप्रदाय को जीवित रक्खा था। इसके सिवा जैन लोग सदा से अपनी पुरानी प्रथाओं पर इतने हढ़ रहे हैं और किसी प्रकार के परिवर्तन से इतने भागते रहे हैं कि जैन धर्म के मोटे मोटे सिद्धांत श्वेतांवरों श्रीर दिगंवरों के श्रलग श्रलग होने के समय जैसे थे, वैसे ही प्रायः श्रव भी चले जा रहे हैं। कदा-चित इसी से अब भी जैन धर्म बना हुआ है, जब कि बौद्ध धर्म का अपनी जन्म-भूमि से बिलकुल लोप हो गया है।

# चौथा अध्याय

# गौतम बुद्ध की जीवनी

बुद्ध का जन्म-गौतम बुद्ध का जन्म कब हुआ तथा उनके निर्वाण का समय क्या है, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। डाक्टर फ्लीट तथा श्रन्य विद्वानों ने बुद्ध का निर्वाण-काल ईसा के पूर्व ४८७ वर्ष माना है। निर्वाण के समय बुद्ध श्रम्सी वर्ष के थे; श्रतएव बुद्ध का जन्म-काल ईसा के ५६७ वर्ष पूर्वनिश्चित होता है। कहा जाता है कि श्रांतिम बार जन्म लेने के पहले बुद्ध भगवान् प्रायः ५५० बार पशु, पत्ती तथा मनुष्य के रूप में जन्म ले चुके थे। बुद्ध के इन जन्मों का हाल उन कथा श्रों में दिया है. जो "जातक" 🕸 के नाम से प्रचलित हैं। श्रांतिम बार जन्म लेने के पूर्व बुद्ध भगवान "तुपित" नाम के खर्ग में देव के रूप में निवास करते थे। जब इस पृथ्वी पर उनके पुनर्जन्म का समय समीप आया, तब वे बहुत दिनों तक यह विचार करते रहे कि कौन मनुष्य ऐसा योग्य है। जिसके यहाँ हम जन्म लें। श्रंत में उन्होंने निश्चय किया कि शाक्य वंश के राजा शुद्धोदन की पत्नी मायादेवी के गर्भ में जन्म लेना चाहिए। इस निश्चय के श्रनुसार बुद्ध ने "तुषित" स्वर्ग से उतरकर शाक्यों की राज-धानी कपिल वस्तु में--जी नेपाल की तराई में है-मायादेवी के

<sup>\*</sup> हिन्दी में इनमें की कुछ चुनी हुई कथाएँ "जातक कथामाला" के नाम से माहित्यरकमाला कार्य्यालय, कारा द्वारा प्रकारित हुई है। —प्रकाराक ।

गर्भ में खेत इस्ती के रूप में प्रवेश किया। जब प्रसव काल समीप श्राया, तब मायादेवी ने राजा से श्रपने मैंके जाने की इच्छा प्रकट की। जब वे राजा की श्राहा लेकर श्रपने मैके जा रही थीं, तब रास्ते में "छुंबिनी" नामक उपवन में उन्हें प्रसव-वेदना हुई ऋौर वे एक "शाल" के वृत्त की खाल पकड़कर खड़ी हो गई। खड़े होते ही माया की कोख से बुद्ध भगवान का जन्म हो गया। जन्म के पाँचवें दिन राज-पुरोहित विश्वामित्र ने इस शिशु का नाम सिद्धार्थ रक्खा। पर बुद्ध के गोत्र का नाम गौतम था। इनकी माता माया देवी इनके जन्म के सातवें ही दिन स्वर्गवासिनी हुई; इसलिये इनकी मौसी तथा विमाता प्रजावती ने इनका पालन-पोषण किया। कहते हैं कि जिस दिन बुद्ध ने अवतार लिया, उसी दिन उनकी भावी पत्नी "यशोधरा", उनके सारिथ "छन्दक", उनके घोड़े "कएठक" तथा उनके प्रधान शिष्य ''श्रानन्द'' ने भी जन्म-प्रहण किया था। यह भी कहा जाता है कि ये सब बुद्ध के पूर्व जन्मों में, भिन्न भिन्न रूपों में, उनके साथ रह चुके थे।

"लुम्बिनी" उपवन से बुद्ध बड़ी धूम धाम के साथ कपिल-वस्तु में लाये गये और ज्योतिषियों ने जन्म-पत्र बनाकर फलाफल कहना शुरू किया। कोई ज्योतिषी कहता कि यह बालक चक्क-वर्ती सम्राट् होगा। कोई कहता कि यह "सम्यक् संबुद्ध" हो-कर संसार का उद्धार करेगा। जो चिह्न इस बालक के शरीर पर थे, उनसे दोनों ही बातें हो सकती थीं; क्योंकि चक्कवर्ती राजा और बुद्ध के चिह्न प्रायः एक ही से होते हैं। इतने में योग शिक्त से यह जानकर कि बुद्ध ने किपलबस्तु में अबतार लिया है, ऋषि श्वसित उनके दर्रान के लिये त्राये श्रौर मिनक्यहासी की कि यह बालक एक दिन बुद्ध होगा। राजा शुद्धोदन को इस बात का विश्वास न हुआ कि यह राजकुमार राज-पाट श्रौर धन वैभव छोड़कर एक तपस्वी का जीवन पसंद करेगा। तथापि राजकुमार को संसार में लिप्त रखने के लिये उन्होंने हर प्रकार के मोग-विलास की सामग्री उसके लिये इकट्टी की, जिससे राजकुमार का मन वैराग्य की श्रोर कभी प्रवृत्त ही न हो। जब राजा ने ऋषि श्रसित से पूछा कि किन कारणों से राजकुमार के मन में राज्य की श्रोर से वैराग्य उत्पन्न होगा, तब ऋषि ने कहा कि चार बातें इस वैराग्य का कारण होंगी—(१) एक वृद्ध मनुष्य, (२) एक रोगी मनुष्य, (३) एक मृतक तथा (४) एक भिछु। श्रतपुत्व राजा ने इस बात की बड़ी चौकसी रक्खी कि ये चारों चीजें राजकुमार की श्राँखों के सामने न श्राने पावें।

# बुद का विवाह और वैराग्योत्पत्ति

जब कुमार विद्या समाप्त कर चुके, तब राजा शुद्धोदन ने गुरुकुल में जाकर उनका समावर्तन संस्कार कराया श्रीर गुरु विश्वामित्र को प्रचुर दिचिएा दी। श्रमंतर बड़े गाजे-बाजे के साथ कुमार सिद्धार्थ कपिलवस्तु लाये गये। वे एकांत-प्रेमी थे श्रीर खेल-कूद, श्रामोद-प्रमोद श्रादि में बहुत सिम्मिलित न होते थे। वे सदा ध्यान में मग्न रहा करते थे श्रीर यही सोचा करने थे कि मनुष्य त्रिविध तापों से किस तरह छुटकारा पा सकता है। राजा शुद्धोदन कुमार की यह दशा देख महर्षि श्रसित के बचनों का स्मरण करके बहुत घबराय; श्रीर जब श्रम्य प्रकार

से कुमार का मन वैराग्य की श्रोर से हटता न देखा, तब उन्होंने उन्हें विवाह-बंधन में जकड़ने का मनसूबा बाँधा।

सोलह वर्ष की उम्र में राजकमार का विवाह पड़ोस के कोलिय वंश की राजकमारी यशोधरा से कर दिया गया। राज-कुमार सदा महलों के ऋंदर रक्खे जाते थे; क्योंकि उनके पिता को यह भविष्यद-वासी याद थी कि राजकुमार राज्य त्यागकर वैराग्य प्रहुण करेंगे। जब राजकुमार उन्तीस वर्ष के हुए, तब दैवी प्रेरणा से उन्होंने ऋपने सारथी को सैर के लिये महलों के बाहर रथ ज चलने को कहा । जब वे रथ पर चढकर महल के बाहर जा रहे थे, तब देवतात्रों ने उनके मन को वैराग्य की श्रोर प्रयुत्त करने के लिये एक बहुत ही जीर्णकाय बुद्धे मनुष्य को उनके सामने भेजा । राजकुमार ने रथ हाँकनेवाले से पूछा-"यह कौन है ?" सारथी ने उत्तर दिया-"यह बद्ध मनुष्य है। हर एक प्राणी को एक न एक दिन ऐसाही होना पडता है।" यह बात सुनकर राजकुमार के मन में संसार-सुख के प्रति अत्यंत ग्लानि उत्पन्न हुई। वहीं से वे महल में जौट श्राये। इसी तरह दसरे श्रीर तीसरे दिन एक रोगी श्रीर एक मुखा राजकमार को दिखलाई दिया। राजकुमार ने उसी तरह सारथी से प्रश्न किया. जिसके उत्तर में उसने राजकुमार को जो बात उन दोनों के संबंध में कही, उससे राजकुमार के मन में श्रीर भी वैराग्य बढा। चौथी बार, जब वे उपवन को जा रहे थे, रास्ते में उन्हें एक काषाय वस्त्र-धारी भिक्ष दिखलाई पड़ा। जब उन्होंने सारथी से पूछा कि यह कोन है, तब उसने कहा कि यह भिक्षु है, जो सांसारिक सुख और ऐश्वर्य को त्यागकर केवल भिज्ञा से अपना

उदर-पालन करता हुन्ना संसार के चपकार में जीवन व्यतीव कर रहा है। उसी समय राजकुमार के मन में संसार का त्याग करके भिक्षु बनने की प्रवल कामना जाफ्रत हुई।

#### राष्ट्रक का जन्म

कुमार के अठुाईसवें वर्ष राजकुमारी यशोधरा गर्भवती हुईं और उनके गर्भ से यथा समय राहुल नामक पुत्र उत्पन्न हुन्ना। उन्हीं दिनों उनके मन में संन्यास म्हरण करने का विचार प्रवल हो रहा था। ऋषि-ऋण तथा देव-ऋण से तो कुमार पहले ही उन्धरण हो चुके थे; पुत्रोत्पत्ति का समाचार सुनकर उन्होंने अपने को पितृ-ऋण से भी मुक्त सममा। त्रव वे तीनों ऋणों से मुक्त होकर अपने आप को मोच पद का अधिकारी सममने लगे। इस विचार के उठते ही उनके मुख पर सोलहों कलाओं से पूर्ण आनंद-स्पी इंदु का उदय हुन्ता; किंदु तत्काल ही पुत्रोत्पत्ति से उत्पन्न राग ने उनके वैराग्य से उत्पन्न आनंद पर आक्रमण किया और उनका सारा मानसिक सुख अंतर्धान हो गया। अत्तपत्र उनके मन में आया कि यह पुत्र राहु है, जिसने मेरे आनंद-चंद्र को प्रस लिया। इसी से उन्होंने उसका नाम "राहुल" रक्का।

### महाभिनिष्क्रमण (गृह-त्याग)

उस रात्रि को बुद्ध अपनी स्त्री को एक बार देखने के लिये गये। वहाँ उन्होंने जगमगाते हुए दीपक के प्रकाश में बड़ सुख का दृश्य देखा। उनको युवा प्रभी चारों और फूलों से चिरी हुई

पड़ी थी और उसका एक हाथ बच्चे के सिर पर था। उनके हर्य में बड़ी अभिलाषा उठी कि सब सांसारिक सुखों को छोड़ने के पहले अंतिम बार अपने बरुचे को अपनी गोद में लें: परंत वे ऐसा करने से रुक गये। यह सोचकर कि कदाचित वर्षे की माता जाग जाय और उस प्रियतमा की प्रार्थनाएँ कदाचित मेरा हृदय हिला दें श्रीर मेरे संकल्प में बाधा डाल दें, वे वहाँ से चुप-चाप निकल गये।। उसी एक चएा में, उसी रात्री के ऋंधकार में उन्होंने सदा के लिये अपने धन, सम्मान और अधिकार, अपनी ऊँची मर्यादा श्रीर श्रपने "राजक्रमार" नाम को, श्रीर सब से बढ़कर ऋपनी प्यारी पत्नी की प्रीति ऋौर उसकी गोद में सोये हुए सुकुमार बच्चे के स्नेह को तिलांजलि दे दी। आधी रात के समय उन्होंने "छंदक" नामक सेवक से "कंडक" नामक अश्व मँगाकर और उस पर सवार होकर पूर्व दिशा का रास्ता लिया। मार्ग में घने जंगलों, सुनसान मैदानों श्रौर श्रनंक छोटे मोटे नदी-नालां को पार करके वे कोलिय राज्य में पहुँचे श्रौर वहाँ से ऋनामा नदी के किनारे गये। वहाँ उन्होंने श्रपने शरीर पर दो एक साधारण वस्त्र रखकर शेष वस्त्राभूषण तथा अश्व इंद्रक को देकर उसे हठ-पूर्वक कपिलवस्पु को वापस भेज दिया। फिर उन्होंने तलवार से अपनी शिखा काट डाली श्रीर श्रागे चलकर श्रपने बहुमूल्य वसों के बदले में साधारण वस्त्र ले लिये। उन्होंने छंदक के द्वारा अपने पिता को कहला भेजा कि मैं "बुद्ध" पद प्राप्त करके कपिलवस्तु में फिर त्रापके दर्शन करूँगा। उनके वियोग में शोक-विह्नल राज-परिवार री पीटकर इसी वर्चन के सहारे किसी प्रकार **बै**ठ रहा ।

## बुद्ध की तपस्या

गौतम सिद्धार्थ वैशाली पहुँचकर श्रालार कालाम नामक पंडित के ब्रह्मचर्याश्रम में गये, जहाँ तीन सौ ब्रह्मचारी विद्याध्यन करते थे। इसी पंडित से गौतम ने ब्रह्मचर्याश्रम की दीचा प्रहण् की: पर उनकी शिचा से गौतम की आत्मा को शांति न प्राप्त हुई। श्रतएव श्रालार कालाम की श्राज्ञा लेकर उन्होंने राजगृह की स्रोर प्रस्थान किया । राजगृह में महाराज विविसार ने गौतम को भित्तादी श्रीर उनके रूप, यौवन तथा गुर्णों को देखकर ऋपना भारी मगध राज्य उन्हें ऋपित करना चाहा। पर बुद्ध ने उत्तर दिया कि यदि मुक्ते राज्य जैसे च्राण-भंगुर पदार्थ की लालसा होती, तो मैं अपने पिता ही का राज्य क्यों छोड़ता! यह सुन-कर राजा लजित हुआ और बुद्धत्व प्राप्त करने पर गौतम को ऋपने यहाँ आने का निमंत्रण देकर महल को चला गया। उस समय राजगृह में रुद्रक नाम के एक प्रसिद्ध दार्शनिक रहते थे. जिनके आश्रम में सात सौ ब्रह्मचारी ऋध्ययन करते थे। कुछ दिनों तक बुद्ध ने रुद्रक के यहाँ रहकर उनसे शिचा प्राप्त की। पर उनकी शिचा से भी बुद्ध को उस निर्वाण का मार्ग न मिला, जिसे व प्राप्त करना चाहते थे। श्रतएव रुटक की श्राज्ञा लेकर वे ऋौर त्रागे बढ़े। इस त्राश्रम के पाँच भिक्ष भी ज्ञान की खोज में गौतम के साथ हो लिये। ये छहों महात्मा भिन्ना प्रहरण करते हुए कई दिनों में गया पहुँचे। वहाँ गौतम ने सोचा कि सब से पहले शारीरिक ग्रद्धता के लिये तपस्या करना आवश्यक है: क्योंकि बिना इसके चित्त शद्ध नहीं हो सकता। इस विचार

से वे तपश्चर्या के योग्य स्थान ढूँदूने लगे; और वहाँ से थोड़ी दूर पर उरुविस्व नामक माम में निरंजना नदी के किनारे एक स्पयुक्त स्थान पाकर वहीं योर तपश्चर्या में लीन हो गये। इह: वर्षों तक वे तपस्या करते रहे। पर जब उन्होंने देखा कि मामूली तपस्या से कुछ नहीं होता, तब उन्होंने कठोर से कठोर झत और उपवास करना आरंभ किया। यहाँ तक कि वे दिन में सिर्फ एक दाना चावल का खाकर रहने लगे। इससे वे सूखकर काँटा हो गये और ऐसे बलहीन हुए कि एक बारथोड़े ही परिश्रम से मुच्छित होकर गिर पड़े।

# मार का आऋमण और बुद्ध-पद की पाप्ति

जब बुद्ध ने देखा कि व्रत नथा उपवास करने से श्रीर शरीर को कब्र देने से श्रास्मिक ज्ञान नहीं हो सकता, तब वे पूर्ववत् भोजन करने लगे। इससे पाँच भिक्षु, जो उनके साथ रहते थे, उनको छोड़कर सारनाथ चले गये श्रीर वहीं रहने लगे। बुद्ध श्रास्मिक ज्ञान के लिये बुद्ध गया गये। जब वे "बोधि-वृत्त" की श्रोर जा रहे थे, तब रास्ते में, उन्हें खिसक नाम का एक घिसयारा मिला। उसने उन्हें कुछ घास भेंट की। बुद्ध ने घास की वह भेंट स्वीकृत कर ली। किर वे पीपल के एक वृत्त के नीचे (जो बाद में "बोधि-वृत्त" के नाम से प्रसिद्ध हुआ।) वह घास बिछकर उस पर बैठ गये श्रीर ध्यान करने लगे। जब बुद्ध उस बोधि-वृत्त के नीचे बैठे हुए समाधिस्थ थे श्रीर बुद्ध-पद प्राप्त करने को थे, तब "मार" (कामदेव) बहुत डरा। बौद्ध धर्म में "मार" का बही पद है, जो ईसाई धर्म में रौतान का है। उसने

सोचा कि यदि इसे बुद्ध-पद प्राप्त हो गया, तो केवल यही संसार से मुक्त न हो जायगा, किंतु यह अनंत प्राणियों के लिये निर्वाण का द्वार खोल देगा। फिर हमारा राज्य कहाँ रहेगा ? यह सोच-कर उसने बुद्ध को अपनेक प्रकार के लालच दिये; यहाँ तक कि उसने अपनी लड़कियों को भी बुद्ध के सामने, उन्हें अपने वश में करने के लिये, भेजा। किंतु बुद्ध पर उनका कुछ भी श्रसर न हुआ। तब मार ने अपनी सेना को बुद्ध पर आक्रमण करने की आज्ञा दी, जिसमें बुद्ध अपना आसन छोड़कर भाग जायें। इस पर बुद्ध ने पृथ्वी को छूकर शपथ की कि यदि मेरे पूर्व जन्मों के पुराय-कार्यों से इस आसन पर मेरा अधिकार हो, तो पृथ्वी मेरी श्रोर से इस बात की साहिए। हो। बुद्ध की इस मुद्रा को "भूमिस्परी-मुद्रा" कहते हैं। बुद्ध के ऐसा कहने पर पृथ्वी ने गरजकर श्रपनी स्वीकृति दी। इस पर मार श्रीर उसकी सेना दोनों हारकर भाग गये। इसी के दूसरे दिन बुद्ध को उस सत्य-ज्ञान का प्रकाश दिखाई दिया, जिससे वे "बोधिसत्व" से "बुद्ध" पदवी को प्राप्त हुए।

### बुद्ध का प्रथम उपदेश

"सम्यक् संबुद्ध" पद को प्राप्त होने पर बुद्ध सोचने लगे कि हम पहले किसे अपने धर्म को उपदेश करें। उनका ध्यान उन पाँच भिक्षुओं की ओर गया, जो उन पर अविश्वास करके उनका साथ छोड़कर चले गये थे। अपने ध्यान-बल से यह जानकर कि वे इस समय मृगदाव (सारनाथ, बनारस) में हैं, बुद्ध वहीं गये और पहली बार उन्हें अपने धर्म का उपदेश दिया। यही पाँचो बुद्ध के पहले शिष्य हुए। बुद्ध के जीवन की यह घटना
"धर्मचक्रप्रवर्तन" के नाम से प्रसिद्ध है; ऋर्थान् बुद्ध ने पहली
बार सारनाथ में ऋपने धर्म का पहिया चलाया था और बौद्ध धर्म
का प्रचार वहीं से प्रारंभ हुआ। था। बुद्ध के प्रथम उपदेश
का सारांश नीचे लिखा जाता है।

"हे भिक्षुत्रो, दो ऐसी बातें हैं, जो डन मनुष्यों को न करनी चाहिएँ, जिन्होंने संसार त्याग दिया है; त्र्र्यान् एक तो उन वस्तुत्रों की त्रादत न डालनी चाहिए, जो मनोविकार और विशेषतः कामासक्ति से उत्पन्न होती हैं; क्योंकि यह नीच, मिश्या, अयोग्य और हानिकर मार्ग है। यह मार्ग केवल संसारी मनुष्यों के योग्य है। और दूसरे उन्हें अनेक दूसरी तपस्याएँ भी नहीं करनी चाहिएँ; क्योंकि वे दुःखदायी, अयोग्य और हानिकर हैं। है भिक्षुत्रों, इन दोनों बातों को छोड़कर एक बीच का मार्ग है, जो नेत्रों को खोलता और ज्ञान देता है। उससे मन की शांति, उज्ञतम ज्ञान और पूर्ण प्रकाश अर्थान् निर्वाण प्राप्त होता है।"

इसके उपरांत बुद्ध ने उन्हें दुःख, उसके कारए, उसके नाश त्र्यौर उसका नाश करने के मार्ग के संबंध में अनेक वातें बतलाई। जिस मार्ग का वर्णन बुद्ध ने किया, उसमें ये आठ वातें हैं—यथार्थ विश्वास, यथार्थ उद्देश, यथार्थ भाषण, थथार्थ कार्य, यथार्थ जीवन, यथार्थ उद्योग, यथार्थ मनःस्थिति और यथार्थ ध्यान। और इसी को 'अट्टांगिक मग्गा'(अष्टांगिक मार्ग) कहते हैं।

इन पाँच भिछुओं को ऋपने धर्म में दीक्षित करके महास्मा बुद्ध ने पैँतालिस वर्ष तक सारे उत्तरी भारत में इधर उधर भ्रमण करके बौद्ध मत का प्रचार किया। वे केवल चातुर्मास्य में प्रायः एक स्थान पर रहते थे श्रीर रोष मासों में भ्रमण किया करते थे।

# बुद्ध का प्रथम शिष्य

उनका पहला गृहस्थ शिष्य काशी के धनाढ्य सेठ का पुत्र यश हम्रा। सख श्रीर संपत्ति की गोद में पले हुए इस युवक के धर्म-परिवर्तन का बन्तांत उल्लेखनीय है। उसके तीन महल थे--एक जाड़े के लिये, दूसरा गरमी के लिये श्रीर तीसरा बरसात के लिये । एक दिन रात को नींट से जागकर उसने कमरे में गायिकात्रों को सोते हुए पाया श्रौर उनके वस्त्रों, बालों तथा गाने के साजों को छिन्न भिन्न देखा। इस युवक ने, जो सुख के जीवन से तृप्त हो चुका था, श्रपने सामने जो कुछ देखा, उससे उसे बहुत घृणा हुई श्रौर गहरे विचार में पड़कर उसने कहा-"श्रोह! कैसा द:ख है! श्रोह! कैसी विपत्ति है!" यह कहकर वह प्रभात के समय घर से बाहर चला गया। उस समय बद्ध टहलने के लिये निकले थे। उन्होंने इस न्याकल और दुःखी युवक को यह कहते हुए सुना—"श्रोह ! कैसा दुःख है ! श्रोह ! कैसी विपत्ति है !" इस पर बुद्ध ने उस युवक से कहा-"हे यश, यहाँ कोई दुःख श्रौर कोई विपत्ति नहीं है। हे यश, यहाँ त्राकर बैठो । मैं तुम्हें सत्य का मार्गबतलाऊँगा ।" तब यश ने गौतम बुद्ध के मुख से सत्य-ज्ञान का उपदेश सुना । यश की स्त्री श्रीर माता-पिता सब उसे न पाकर बुद्ध के पास आये। वहाँ उन लोगों ने भी पवित्र सत्य-झान का उपदेश सुना; श्रौर तब वे लोग भी बुद्ध के गृहस्थ शिष्य हो गये।

### बौद्ध संघ का संघटन

काशी आने के पाँच महान के अंदर बुद्ध के साठ शिष्य हो गये। उन्होंने उन शिष्यों को संघ में संघटित करके भिन्न भिन्न दिशाओं में सत्य का प्रकार करने के लिये यह कहकर भेजा— "हं भिक्षुओ, अब तुम लोग जाओं और संसार की भलाई तथा उपकार के लिये अमण करो। तुम में से कोई वो भी एक ही मार्ग से न जायँ। हे भिक्षुओ, तुम लोग उस सिद्धांत का प्रचार करो, जो आदि में उत्तम है, मध्य में उत्तम है और अंत में उत्तम है। जाओ, पिवत्र जीवन का प्रचार करो।" तब से किसी धर्म-प्रचारक ने अपने धर्म का प्रचार पृथ्वी के ओर छोर तक करने में उतना अधिक पिवत्र उत्साह नहीं दिखलाया, जितना गौतम बुद्ध अञ्चत्रायियों ने अपने धर्म का प्रचार करने में दिखलाया है। इसके बाद भगवान् बुद्ध उहवेला (उक्षिट्व) प्राम को गए।

#### काश्यप का धर्म-परिवर्तन

उरुवेला प्राम में "कारयप" नाम के तीन तपस्वी अपने शिष्यों के साथ रहते थे। वे वैदिक धर्म के अनुसार अप्रिक्त की पूजा करते थे और बहुत प्रसिद्ध संन्यासी तथा दर्शन शास्त्र के अच्छे झाता थे। बनारस में जुद्ध अपने धर्म का प्रचार करने के बाद कारयप के तपोवन में आये और कारयप तथा उनके शिष्यों को अपने धर्म में लाने के लिये उन्हें अपने धर्म का उपदेश देने लगे। किन्तु कारयप अपने विचारों पर बहुत हद थे; अतएब उन्हें अपने धर्म में लाने के लिये बुद्ध को अपनी अनेक सिद्धियाँ

श्रीर श्राश्चर्य-जनक दृश्य दिखाने पड़े। वहाँ तपोवन का एकः त्रान्यागार था, जिसमें ऋग्नि रक्वी रहती थी। उसमें एक भयं-कर काला साँप रहता था। काश्यप तथा ऋन्य ब्राह्मण उस साँप के हर के मारे उस घर में न जाते थे। उन ब्राह्मणों को अपनी: शक्ति का परिचय देने के लिये बुद्ध ने उस अगन्यागार में रहने की श्राज्ञा माँगी। काश्यप ने यह समसकर कि बुद्ध की जान व्यर्थ जायगी, उन्हें उस आगार में रहने की आज्ञान दी। अंत में बहुत कहने सुनने पर बुद्ध को उस गृह में रहने की आज्ञा मिली। बुद्ध उसके श्रंदर श्रासन जमाकर बैठ गये। बैठते ही उनके शरीर से ऐसी ज्योति निकली कि साँप डर गया और बुद्ध के वशीभूत होकर उनके भिद्या-पात्र में छिपकर बैठ गया। बाह्मणों ने युद्ध का यह आश्चर्य-जनक प्रकाश देखकर समभा कि मकान में आग लगी है। अतएव वे आग बुकाने के लिये घड़ों में पानी ले लेकर दौड़े। अरंत में यह जानकर कि यह बद्ध के शरीर सं निकली हुई ज्योति है, वे बुद्ध के भक्त हो गये श्रीर काश्यप ने ऋपने शिष्यों के साथ बौद्ध धर्म प्रहरा कर लिया । इस घटना से बुद्ध की ख्याति चारों श्रोर फैल गई।

## जन्म-भृमि में बुद्ध का आगमन

त्रव बुद्ध भगवान त्रपने शिष्यों को साथ लेकर मगध की राजधानी राजगृह की त्रोर चले। बुद्ध के त्राने का समाचार सुनकर मगध का राजा विविसार बहुत से ब्राह्मणों त्रौर वैश्यों को साथ लेकर उनसे मिलने के लिये त्राथा। पश्चात बुद्ध का उपदेश सुनकर राजा त्रापने कासंख्य अनुचरों के साथ बौद्ध मत का अनुयायी हो गया । इसी बीच में बुद्ध ने "सारिपुत्र" और "मौद्रलायन" नामक भिक्षुओं को भी शिष्य बनाकर उन्हें अपने सब शिष्यों में प्रधानता दी ।

श्रव गौतम बुद्ध का यश उनकी जन्म-भूमि तक पहुँच गया था। ऋपने पुत्र का भारी यश सुनकर राजा शुद्धोदन ने कई दूतों को भेजकर उन्हें बुला भेजा। वे दो महीने तक पैदल चलकर संघ समेत कपिलवस्त पहुँचे श्रौर उसी के निकट "न्यप्रोध" का-नन में ठहरे। दूसरे दिन वे स्वयं नगर में भित्ता मॉॅंगने के लिये निकले। इस समाचार से राज-परिवार में बड़ा कोलाहल मचा श्रीर राजा वहीं पधारकर बुद्ध से कहने लगे-वत्स ! इस प्रकार भिन्ना माँगकर मुक्ते क्यों लज्जित करते हो ! क्या मैं संघ समेत तुम्हारा सत्कार नहीं कर सकता ? बुद्ध ने उत्तर दिया कि महा-राज, यह तो मेरा कुल-धर्म है; क्योंकि श्रव में श्रपने को राज-कुलोत्पन्न न मानकर बौद्ध कुल में जन्मा हुन्ना समफता हूँ। श्चनंतर महल में भगवान का संघ समेत भोजन हन्ना। वहीं बुद्ध ने राज-परिवार तथा सेवकों को उपदेश भी दिया। इस उपदेश में पूरे राज-परिवार के सम्मिलित होने पर भी भगवान की रानी यशोधरा न सम्मिलित हुई। उसका भाव सममकर तथा पिता की आज्ञा लेकर सारिपुत्र और मौदलायन के साथ भगवान खयं यशोधरा के पास गये। वह भगवान को संन्यासी के वेश में देख, परम विद्वल हो, उनके पैरों पर गिर पड़ी और फट फटकर रोने लगी । भगवान ने उसको आश्वासन देकर अनेक उपदेश दिए । अनंतर भगवान के छोटे भाई नंद ने भी युवराज होना स्वीकार न करके बद्ध से दीक्षा ग्रहण की। भगवान के

पुत्र राहुल ने भी एसा ही किया। यह देख राजा शुद्धोदन ने बहुत व्याकुल होकर भगवान से आप्रह किया कि आगे से बिना माता-पिता की आज्ञा के कोई बालक संन्यासी न बनाया जाय। भगवान ने यह बात मान ली और इसके अनुसार घोपणा भी प्रचारित कर दी।

बुद्ध की सौतेली माता महाप्रजावती तथा श्रन्य शाक्य कियों ने ब्रह्मचर्य प्रह्म करके भिश्चमी बनने की इच्छा प्रकट की। भगवान ने पहले तो उन्हें टाल दिया; पर उनके श्रत्यंत श्राप्रह करने पर उनकी इच्छा पूरी कर दी। महाप्रजावती पहली की थी, जिसने बौद्ध धर्म की दीचा प्रहम्म की थी। छठे वर्ष महाराज विविसार की पहली महिपी चेमा तथा राहुल की माता यशोधरा ने भी दीचा प्रहम्म की।

#### त्रयस्त्रिश स्वर्ग से अवतरण

लिखा है कि सातवें वर्ष बुद्ध भगवान् त्रयिखिश स्वर्ग को गये। बुद्ध के जन्म के सातवें ही दिन उनकी माता मायादेवी का देहान्त हो गया था। दूसरे जन्म में माया त्रयिखिश स्वर्ग में, एक देवता के रूप में, पैदा हुईं। श्रपनी माता को भी बौद्ध धर्म की दीचा देने के लिये बुद्ध त्रयिखिश स्वर्ग को गये श्रौर वहाँ तीन महीने रहकर उन्होंने माया को बौद्ध धर्म का उपदेश दिया। तीन महीने वाद जव पृथ्वी पर फिर बुद्ध के लौटने का समय हुश्रा. तब इंद्र ने विश्वकर्मों से सोने की तीन सीदियाँ बनाने को कहा। उन तीनों सीदियों से बुद्ध तथा उनके साथ इंद्र श्रौर ब्रह्मा संकाश्य (श्राधुनिक संकीसा, जिला फर्रुखावाद) में उतरे।

वहाँ पर, कुछ वर्ष हुए, संयुक्त प्रांत की ऐतिहासिक समिति (यू० पी० हिस्टारिकल सोसाइटी) की श्रोर स खुदाई भी कराई गई थी।

# नालगिरि हाथी का दमन

बुद्ध का चचेरा भाई देवदत्त उनका यश श्रौर मान देखकर उनसे बहुत डाह करता था श्रौर श्रंदर ही श्रंदर द्वेप की त्राग से जला करता था। उसने तीन बार बुद्ध की हत्या करने की चेष्टा की थी। एक बार जब बुद्ध राजगृह की सड़क पर जा रहे थे, तब उसने मगध के महाराज ऋजातशत्रु की सहायता से नालगिरि नामक एक मतवाला हाथी बुद्ध के प्राण लेने को छोड़ दिया। किंतु ज्योंही वह मतवाला हाथी नगर के फाटक के श्रंदर घुसा, त्योंही बुद्ध ने उस नाथी के मस्तक पर श्रपना हाथ फेरकर उसे अपने वश में कर लिया। उसी समय देवदत्त की सलाह से अजातशत्रु अपने बूढ़े पिता महाराज बिंविसार को बात बात में कष्ट देने लगा। कहा जाता है कि बिबिसार श्रंतिम समय में राज्य की बागडोर अपने पुत्र अजातशत्रु के हाथ में देकर एकांत-वास करने लगा। किंतु अजातशत्रु को इतना धैर्य कहाँ कि वह महाराज बनने के लिये बिंबिसार की मृत्यु की प्रतीचा करता ! बौद्ध पंथों के अनुसार इस राजकुमार ने अपने पिता को भूखों मार डाला। उन्हीं प्रंथों से यह भी पता लगता है कि जब वह गद्दी पर आया, तब बुद्ध भगवान् जीवित थे। लिखा है कि अजातरात्र ने भगवान के सामने अपने पापों के लिये बहुत ही पश्चात्ताप किया और उनसे बौद्ध धर्म की दीचा प्रहुश की। इसी बीच में देवदृत्त एक तालाब में फैंसकर मर गया।

महात्मा बुद्ध के अविश्रांत परिश्रम का यह फल हुआ कि मह, लिच्छिकि, शाक्य आदि चित्रय जातियों ने बौद्ध धर्म स्वीकार किया। एक बार अवध प्रांत के शासक विरूधक ने कई कारणों से शाक्यों पर भारी कोध करके उनका सर्वनाश कर डाला। अपना पैतालीसवाँ चातुर्मास्य श्रावस्ती में व्यतीत करके भगवान् ने राजगृह जाते हुए मार्ग में किपलवस्तु के ध्वंसावशेष देखे। मार्ग में भगवान् पाटलिमाम भी पहुँचे, जहाँ उस समय एक किला बन रहा था। वहाँ उन्होंने भिषय्यद्वाणी की—"यह पाटलिमाम 'पाटलिपुत्र' (पटना) कहलावेगा। इसकी समृद्धि, सभ्यता और वािण्य खूब बढ़ेगा और यह सर्व-श्रेष्ठ नगर होगा। पर अंत को अपि, जल और गृह-विच्छेद से इसका नाश होगा। 'र

### वेक्या के यहाँ निमन्त्रण

उस समय वैशाली में आख्रपाली नाम की एक वेश्या रहती थी, जिसने भगवान को संघ समेत भोजन के लिय निमंत्रत किया। भगवान ने यह निमंत्रए स्वीकार कर लिया। इस बात से लिच्छावि लोग कुछ अप्रसन्न हुए, किंतु भगवान ने भक्त को न छोड़ा। थोड़े दिनों बाद भगवान को विल्वप्राम में अपने प्रिय शिष्य सारिपुत्र और मौद्रलायन के मरने का समाचार मिला। इसी वर्ष भगवान के रारीर में कठिन पीड़ा हुई, जिससे उनके अभंगल के भय से सारा भिछा-चर्ण पवरा गया। उस समय अपने प्रिय शिष्य आनंद को संबोधित करके भगवान ने कहा—
"सब लोगों के लिये मेरी यह आज़ा है कि वे धर्म ही का आअय

मह्या करें, आत्म-निर्भरता पर टह रहें और निर्वाय की प्राप्ति के लिये धर्म का दीपक प्रदीप्त करें। जो लोग ऐसा करेंगे, बही भिक्षुओं में अमगय्य होने का मान प्राप्त करेंगे। मेरे पीछे यदि कोई भिक्षु अथवा स्थविर तुन्हें किसी बात का उपदेश है, तो मेरे सिद्धांतों से उस उपदेश का मिलान करके अनुकूल होने ही पर मानना; अन्यथा मत मानना।"

### निर्वाण

इधर उधर भ्रमण करते हुए जब बुद्ध भगवान् गया से कुशीनगर आ रहे थे, तब रास्ते में पावा माम में चुंद नाम के एक लोहार ने उनको संघ समेत भोजनार्थ निमंत्रण दिया। चुंद ने उनके सामने भात और सुखर का मांस परासा। बुद्ध ने भोजन का तिरस्कार करना उचित न समक्त मांस तो श्राप ले लिया और इसरी चीजें अपने शिष्यों को दे दीं। भगवान, का शरीर पहले से ऋखस्य था। सुऋर का मांस खाने से उनके पेट में दर्द हुआ और उन्हें आँव तथा लहू के दस्त आने लगे। कुशी-नगर पहुँचते पहुँचते वे बहुत कमजोर हो गये। वहाँ व अपने शिष्यों के साथ एक उपवन में ठहरे। दो साल वृक्षों के नीचे बुद्ध की शय्या लगाई गई, जिसका सिरा उत्तर की तरफ था। बद्ध उस पर दाहिनी करवट लेटे। श्रांतिम समय श्राने के पहले वे श्रपने प्रधान शिष्य आनंद को भविष्य में बौद्ध धर्म के प्रचार और उसके संघटन के विषय में उपदेश देते रहे । उन्होंने चार स्थान बतलाये जहाँ बौद्ध धर्म के अनुयायियों को तीर्थ-यात्रा के लिये जाना चाहिए। वे चार स्थान ये हैं—(१) "लुंबिनो" उपवन जहाँ बुद्ध ने जन्म लिया था; (२) "गया" जहाँ बुद्ध ने "बुद्ध पद" पाया था; (३) "सारनाथ" जहाँ बुद्ध ने प्रथम बार बौद्ध धर्म का उपदेश दिया था; और (४) "कुशीनगर" जहाँ उनका निर्वाण हुआ। था। इस तरह श्रपने शिष्यों को उपदेश देते हेते बुद्ध निर्वाण पद को प्राप्त हो गये।

# अंतिम संस्कार

बुद्ध का श्रांतिम संस्कार वैसे ही किया गया जैसे, किसी चक्र-वर्ती राजा का किया जाता है। उन का शव पांच सौ वार कपड़ों की नहों से लपेटा गया। तब वह लोहे के एक संदृक में रक्ता गया, जो तेल से भर दिया गया। उसके उपर लोहे की दोहरी चहाँ गईं। यह सब इसलिये किया गया, जिसमें बुद्ध के शरीर का श्रवशेष श्रिप्त में न मिल जाय; शव के जलने के बाद सुरिवित मिल जाय। चारों श्रोर भिक्षु संघों को भगवान के निर्वाण की सूचना दी गई। सातवें दिन श्रंत्येष्टि क्रिया के लिये शरीर चिता पर रक्ता गया। देश देश से बौद्ध भिक्षु एकत्र हो चुके थे। श्राप्ति-संस्कार के थोड़े ही पहले महाकाश्यप नामक ऋषि पाँच सौ शिष्यों के सहित वहाँ श्राए। उन्होंने चिता की तीन बार प्रित्णण करके भगवान के शरीर की पाद-वंदना की। इसके श्रनंतर श्रिप्त-संस्कार किया गया श्रौरबात की बात में वह श्रम्त्य शरीर जलकर भस्स हो गया। दूसरे दिन श्रस्थि-चयन की किया हुई श्रौर बुद्ध की श्रिरथाँ एक घड़े में रक्ती गईं।

# अस्थियों का बँटवारा

कहा जाता है कि मझ जाति के लोग बुद्ध के अवशेष को

अपने हाथ में रखना चाहते थे। महों के राजा ने चिता के स्थान पर स्तूप बनाने का प्रबंध किया था। इसी बीच में मगध-राज श्रजातरात्र ने, वैशाली के लिच्छवियों ने, कपिलवस्तु के शाक्यों ने, अल्लकप्प के बुलियों ने, रामप्राम के कोलियों ने श्रीर पावा के मल्लों ने क़ुशीनगर के मल्ल-राज के पास दूत के द्वारा लिख भेजा-"भगवान चत्रिय थे: हम भी चत्रिय हैं। इस नाते उनके शरीर पर हमारा भी स्वत्व है।" वेथदीप के ब्राह्मणों ने भी इसी विषय में मल्ल-राज को लिखा । यह देखकर मल्ल-राज ने कहा-"भगवान का शरीर हमारी सीमा में छूटा है: त्रप्रतएव हम किसी को न देंने ।" यह सुनकर सब राजे दलबल सहित कुशीनगर पर चढ़ त्राये श्रौर घोर युद्ध की संभावना होने लगी। यह देख "द्रोरा" या "द्रोरााचार्य" नाम के एक ब्राह्मण ने सब के बीच में खड़े होकर कहा-"हे चत्रियो ! जिस महात्मा ने यावज्जीवन शान्ति का उपदेश दिया, उसी की श्रक्षियों के अवशिष्टांश के लिये यदि आप लोग घोर युद्ध करें, तो बड़ी लज्जा की बात है। मैं इस पवित्र श्रस्थ-समृह के श्राठ भाग किये देता हैं। श्राप लोग श्रपने श्रपने भाग लेकर सब दिशास्त्रों में उनके ऊपर स्तूप बनाइये, जिससे उनकी कीर्ति दिगन्त-व्यापिनी हो।" इस उचित सम्मति से सब लोग सहमत हुए। तब द्रोणाचार्य ने बुद्ध की पवित्र ऋस्थियों के ऋाठ भाग किये और वे आठों माग आठ जातियों में बाँट दिये गये। उन पर प्रत्येक जाति ने एक एक स्तूप बनवाया । इन श्राठ स्थानों में बुद्ध की श्रस्थियों के ऊपर स्तूप बनवाये गये थे-राजगृह, बैशाली, कपिलवस्त, ऋहकप्प, रामप्राम, वेथरीप, पावा श्रीर कुशीनगर। अनन्तर पिप्पलीय वन के मोरिय चित्रयों का दूत भाग लेने के लिये आया। द्रोणाचार्य ने उसे चिता की भस्म देकर विदा किया। अन्त में द्रोणाचार्य ने स्तयं उस घड़े पर स्तूप बनवाया, जिसमें अस्थियों रखी थीं। काल-क्रम से इन्हीं अस्थियों में कोई भाग या उसका कुछ अंश महाराज कनिष्क की आज्ञा से पश्चिमोत्तर प्रदेश में जा पहुँचा और उस पर एक बड़ा भारी स्तूप बनाया गया। १९०८ में पेशावर के निकट इसी कितियुन सुद की कुछ अस्थियों प्राप्त हुई थीं।

# उक्त जीवनी का ऐतिहासिक सार

उपर बौद्ध प्रंथों के आधार पर बुद्ध भगवान की जो जीवनी लिखी गई है, वह अनेक अतिशयोक्तियों और कल्पनाओं से पूर्ण है। इसमें से ऐतिहासिक सार केवल यही निकलता है कि बुद्ध का जन्म ईसी से ५६७ वर्ष पहले शाक्यों के प्रजातंत्र राज्य की राजधानी किपलवस्तु में हुआ था। उनके पिता का नाम राजा शुद्धोदन श्रीर माता का नाम मायादेवी था। राजा शुद्धोदन कदाचित् उस प्रजातन्त्र राज्य के प्रधान या सभापति थे। जिस स्थान पर बुद्ध भगवान् का जन्म हुआ था, वह स्थान बौद्ध भन्थों में छुम्बिनी बन के नाम से लिखा गया है। वहाँ आंजकल हिम्मन्देई नामक माम बसा हुआ है और उसके पास ही अशोक का एक स्तम्भ खड़ा है, जिस पर लिखा है—"यहाँ भगवान् का जन्म हुआ था"। जन्म के पाँचवें दिन उनका नाम सिद्धार्थ रक्खा गया था। उनके गोत्र का नाम गौतम था, इसी लिये वे गौतम बुद्ध कहलाते थे। उनकी माता मायादेवी उनके जन्म

के सातवें ही दिन स्वर्गवासिनी हुई; इसालेये उनकी मौसी तथा विमाता प्रजावती ने उनका पालन पोषण किया था । राजकुमार सिद्धार्थ एकान्त-प्रमी थे और खेल कूद या आमोद प्रमोद में बहुत सम्मिलित न होते थे। वे सदा ध्यान में मग्न रहा करते थे श्रीर यही सोचा करते थे कि मनुष्य त्रिविध तापों से किस तरह छुटकारा पा सकता है। जब राजा शुद्धोदन ने श्रन्य प्रकार से कुमार का मन वैराग्य की स्त्रोर से हटता न देखा. तब उन्होंने उन्हें विवाह-बन्धन में जकड़ने का मनसूबा बाँधा। सोलह वर्ष की उम्र में राजकुमार का विवाह पड़ोस के कोलिय वंश की राजकुमारी यशोधरा से कर दिया गया। राजकुमार के श्रदाइसवें वर्ष राजकमारी यशोधरा गर्भवती हुई श्रीर उसके गर्भसे यथा समय राहुल नामक पुत्र उत्पन्न हुन्त्रा। उन्हीं दिनों राज-कुमार सिद्धार्थ के मन में संन्यास शहरण करने का प्रवल विचार हो रहा था। जिस दिन राहुल उत्पन्न हुन्ना, उसी दिन ऋाधी रात के समय उन्होंने राज-पाट श्रौर धन-सम्मान को सदा के लिये त्यागकर जंगल का रास्ता लिया। बहुत दिनों तक उन्होंने इधर उधर घुम फिरकर परिडतों से ज्ञान प्राप्त करना चाहा। पर परिडतों की शित्ता से उनको वह ज्ञान न प्राप्त हुआ, जिसकी खोज में वे घर से बाहर निकले थे। तब उन्होंने यह सोचा कि सब से पहले शारीरिक शद्धता के लिये तपस्या करना आवश्यक है; क्योंकि बिना इसके चित्त शुद्ध नहीं हो सकता। इस विचार से वे गया जी के निकट उठ्डिक्व नामक प्राप्त में, निरंजना नदी के किनारे, घोर तपरचर्या में लीन हो गये। वे छः वर्षी तक तपस्या करते रहे। जब उन्होंने देखा कि मामूली तपस्या से

कुछ नहीं होता, तब उन्होंने कठोर से कठोर व्रत श्रीर उपवास करना श्रारंभ किया। यहाँ तक कि वे दिन में सिर्फ एक दाना चावल का खाकर रहने लगे। इससे वे सूखकर काँटा हो गये। जब उन्होंने देखा कि ब्रत तथा उपवास करने से ऋौर शरीर को कप्र देने से श्रात्मिक ज्ञान नहीं प्राप्त हो सकता, तब वे पूर्ववत् भोजन करने लगे। इसके बाद वे ऋात्मिक ज्ञान की खोज में बुद्ध गया गये। वहाँ वे पीपल के एक वृत्त के नीचे ( जो पीछे से "बोधि-वृत्त" के नाम से प्रसिद्ध हुन्ना ) बैठ गये च्यौर ध्यान करने लगे । जिस समय वे बोधि-यृत्त के नीचे समाधि में बैठे हुए थे, उस समय उन्हें उस सत्य ज्ञान का प्रकाश मिला, जिससे वे "बुद्ध" पदवी को प्राप्त हुए। "बुद्ध" पद प्राप्त करने के बाद वे बनारस गये श्रीर वहाँ उन्होंने मृगदाव (सारनाथ) में पहले पहल श्रपने धर्म का उपदेश दिया। इसके बाद वे श्रपने धर्म का प्रचार करते हुए चारों श्रोर भ्रमण करने लगे। इसके कुछ ही दिनों बाद बुद्ध के साठ प्रधान शिष्य हो गये, जिनको उन्होंने संघमें संघटित करके भिन्न भिन्न दिशास्त्रों में अपने धर्मका प्रचार करने के लिये भेजा। एक बार वे अपने शिष्यों सहित मगध की राज-धानी राजगृह को गये। वहाँ मगध-राज बिम्बिसार बद्ध का उपदेश सुनकर श्रपने श्रनुचरों के साथ बौद्ध मत का श्रनुयायी हो गया। वहाँ से वे अपनी जन्मभूमि कपिलवस्त गये। वहाँ शुद्धोदन श्रौर उनका समस्त परिवार बुद्ध भगवान का शिष्य हो गया। इस प्रकार बुद्ध के श्रविश्रान्त परिश्रम से मह. लिच्छ्वि, शाक्य ऋादि चत्रिय जातियों ने बौद्ध धर्म प्रह्रण कर लिया । इधर उधर भ्रमण करते हए बद्ध भगवान ऋन्त में कशी-

नगर पहुँचे। वहीं ई० पू० ४८७ के लगभग उनका निर्वाण हुआ। श्रमितम संस्कार करने के बाद बुद्ध के शरीर का जो अवशेष प्राप्त हुआ, उस के आठ भाग किये गये। वे आठों भाग आठ जातियों में बाँट दिये गये औन उन पर प्रत्येक जाति ने एक एक स्तूप वनवाया।

### वाँचवाँ ऋध्याय

# गौतम बुद्ध के सिद्धान्त और उपदेश

संतेष में गौतम बुद्ध के "धम्म" या धर्म का सारांश "श्रार्य सत्यचतुष्टय" श्रथवा "चार श्रार्य (उत्तम ) सत्य" है। चारों श्रार्य सत्य क्रम से ये हैं:—(१) संसार में "दुख" है; (२) दुःख का "समुद्रय" श्रथंत् कारण है; (३) इस दुःख का "निरोध का "मार्ग" श्रथवा उपाय है।

जब गौतम बुद्ध सम्यक् ज्ञान प्राप्त करने के बाद बुद्ध गया से काशी को गये, तब वहाँ उन्होंने श्रपने पाँच पुराने शिष्यों को उपदेश दिया। उस उपदेश में ये चारों सत्य श्रच्छी तरह से दिखलाये गये हैं।

श्चार्य्य सत्य-चनुष्टय—भगवान नुद्ध ने कहा—"हे भिक्षुत्रों, जनम दुःख है, जरा ( बुढ़ापा ) दुःख है, ज्याधि (रोग) दुःख है, मृत्यु दुःख है। जिन वस्तुत्रों से हम घृणा करते हैं, उनका उपिध्यत होना दुःख है। जिन वस्तुत्रों को हम चाहते हैं, उनका न मिलना दुःख है। सारांश यह कि जीवन की पाँचो कामनाश्चों में श्रर्थान् पाँचो तत्वों में लिप्त रहना दुःख है। हे भिक्षुत्रों, यह प्रथम श्रार्य सत्य है।

"हे भिक्षुत्रो, लालसा पुनर्जन्म का कारण है। पुनर्जन्म में फिर लालसाएँ त्रौर कामनाएँ उत्पन्न होती हैं। लालसा तीन प्रकार की है; त्र्यात् सुख की लालसा, जीवन की लालसा और शक्ति की लालसा। हे भिक्षुत्रो, यह द्वितीय त्रार्य सत्य है।

"हे भिक्षुत्रों, लालसात्रों के पूर्ण निरोध से त्रर्थात् कामनात्रों को दूर करने से, लालसात्रों को छोड़ देने से, कामना के बिना कार्य चलाने से त्रौर कामनात्रों का नाश करने से दुःख दूर हो सकता है। हे भिक्षुत्रों, यह तृतीय द्यार्थ सत्य है।

"हे भिक्षुत्रो, यह पवित्र मार्ग द्याठ प्रकार का है, जिससे दुःख दूर होता है; द्रार्थात् (१) सत्य विश्वास, (२) सत्य कामना, (३) सत्य वाक्य, (४) सत्य व्यवहार, (५) सत्य उपाय, (६) सत्य उद्योग, (७) सत्य विचार द्यौर (८) सत्य ध्यान। हे भिक्षुत्रो, यह चतुर्थ त्रार्थ सत्य है।" क्ष

इस उपदेश का सारांश यह है कि जीवन दुःख है; जीवन श्रौर उसके सुखों की लालसा दुःख का कारण है; उस लालसा के मर जाने से दुःख का नाश हो जाता है; श्रौर पवित्र जीवन से यह लालसा नष्ट हो जाती हैं।

मध्यम पथ — बुद्धदेव ने अपनी धर्म-साधना के लिये "मिष्मिमा परिपदा" अर्थात् मध्यम पथ का अविष्कार किया। उन्होंने कहा है — दो अन्तिम कोटियाँ हैं। एक "कामेषु कामसुखिक कानुयोगः" अर्थात् विषयों के उपभोग में लीन होकर रहना; और दूसरी "असिकतम्यानुयोगः" अर्थात् कठिन साधनाओं के द्वारा आत्मा को शान्त करने में लगे रहना। इन दोनों कोटियों का परित्याग करके इन दोनों के मध्य का मार्ग अवलम्बन करना चाहिए;

<sup>#</sup> महावमा, 1. ६.

अर्थान् न भोग-विज्ञास में ही आसक रहना चाहिए और न श्वनिद्रा, श्रनाहार, तपस्या श्वादि कठोर कष्ट-साधनाश्चों के द्वारा श्वात्मा को हेश ही देना चाहिए। इन दोनों के बीच में होकर चलना चाहिए। यही बुद्ध भगवान् का "मध्यम पथ" है। अ

श्चितित्य, दुःख श्रीर श्चनात्मा—चुद्धभगवान् के घर्म का एक श्रीर प्रसिद्ध तत्व यह है कि उन्होंने समस्त दृश्यमान वस्तुश्चों को श्चनित्य, दुःख श्रीर श्रनात्मा (श्चात्मा-रहित)कहा है। इस विषय में उनका उपरेश इस प्रकार है—

बुद्ध—भिक्षुगरा, रूप नित्य है या अनित्य ? भिक्षुगरा—भगवन् , वह अनित्य है।

बुद्ध--श्रच्छा; जो श्रनित्य है, वह दुःख है या सुख; श्रर्थात् दुःखकर है या सुखकर ?

भिक्षुगण-दुःखकर है।

बुद्ध—जो र्ञ्चान्तर्य है, दु:खकर है श्रौर स्वभावतः विविध प्रकार से परिवर्तनशील है, उसके सम्बन्ध में क्या यह सोचना युक्तिसंगत है कि "यह हमारा है", "यह हम हैं" श्रौर "यह हमारी भात्मा है"?

भिक्षुगए--नहीं भगवन, ऐसा सोचना उचित नहीं है। † बुद्ध भगवन् ने श्रोर भी कहा है--

" भिक्षुगण, रूप श्रनात्मा है; श्रश्नीत् रूप श्रात्मा नहीं है। रूप यदि श्रात्मा होता, तो उससे पीड़ा कहापि न होती। किन्तु

<sup>🖶</sup> महावगा, ३. ६. ३७.

७ महावग्ग १. ९. ४२.

हे भिक्षुगण, जिस कारण से रूप त्रात्मा नहीं है, उसी कारण से वह पीड़ा देता है "। ॥

अविद्या—बुद्ध भगवान् ने श्रविद्या को सब प्रकार के दुःखों का निदान श्रथवा मूल कारण कहा है। मूल श्रविद्या से संस्कार, विक्रान, नामरूप श्रादि कारण-परंपरा के द्वारा समस्त दुःख-समृह उपत्र होते हैं। श्रविद्या के निरोध से ही इन दुःख-समृहों का निरोध होता है।

श्चात्म-निरोध श्चीर श्चात्मोन्नति—बौद्ध धर्म का मुख्य सिद्धात्त यह है कि श्चात्म-निरोध के द्वारा श्चात्मोन्नति की जाय। बुद्ध भगवान् ने श्रात्म-निरोध श्चीर श्चात्मोन्नति पर बड़ा जोर दिया है। श्रपनी मृत्यु के दिन उन्होंने भिक्षुश्चों को बुलाकर श्चात्मोन्नति का मार्ग वतलाया था। यह मार्ग उन्होंने सात भागों में बाँटा है। ये सातों बौद्ध धर्म के सात रत्न कहलाते हैं। भगवान बुद्ध ने कहा था—हे भिक्षुश्चो, वे सात रत्न हैं—(१) चारों सच्चे ध्यान; (२) पाप के विकद्ध चारों प्रकार के बड़े प्रयत्न; (३) महात्मा होने के चारों मार्ग; (४) पाँचो धार्मिक शक्तियाँ; (५) श्चात्मिक ज्ञान की पाँचो इन्द्रियाँ; (६) सातो प्रकार की बुद्धि; श्चीर (७) श्चाठो प्रकार का मार्ग। †

जिन "चार सबे ध्यानों" का उद्घेख ऊपर किया गया है, वे देह, ज्ञान, विचार श्रीर कारण के विषय में हैं। जिन "पाप के

<sup>\*</sup> महावया १. ६. ३८.

<sup>🕇</sup> महा परिनिब्बान सुत्त, ३. ६५.

बिरुद्ध चार प्रकार के बड़े प्रयहों" का उद्धेख उपर किया गया है. वे ये हैं—पाप के रोकने का प्रयत्न; पाप की जो श्रवस्थाएँ उठती हैं, उनको रोकने का प्रयन्न: भलाई करने का प्रयत्न: श्रीर भलाई को बढ़ाने का प्रयक्ष । वास्तव में इन चारों प्रयक्षों से यह तात्पर्य है कि मनुष्य जीवन भर श्रधिक भलाई करने के लिये सन्ना श्रौर निरन्तर उद्योग करे। "महात्मा होने के चारों मार्ग" ये हैं-इच्छा करना, प्रयत्न करना, तैयारी करना श्रीर खोज करना। "पाँचो धार्मिक शक्तियाँ" श्रीर "श्रात्मिक ज्ञान की पाँचो इन्द्रियाँ" ये हैं—विश्वास, पराक्रम, विचार, ध्यान श्रौर बुद्धि । "सात प्रकार की बुद्धियाँ" ये हैं—शक्ति, विचार, ध्यान, खोज, श्रानन्द, श्राराम श्रीर शान्ति । "श्राठ प्रकार के मार्ग" का वर्शन पहले ही किया जा चुका है। इस प्रकार की विस्तृत आत्मोन्नति के द्वाराविचिकित्सा ( सन्देह ), कामासक्ति, राग-द्वेप, श्रमिमान, श्रविद्या श्रादि दसों बन्धनों को तोड़ने से श्रन्त में निर्वाण की प्राप्ति हो सकती है। धम्मपद में श्रात्मोन्नति के विपय में इस प्रकार लिखा है---

"जिसने श्रापनी यात्रा समाप्त कर ली है, जिसने शोक को छोड़ दिया है, जिसने श्रापने को सब श्रोर से स्वतंत्र कर लिया है, श्रौर जिसने सब बंधनों को तोड़ डाला है, उसके लिये कोई द:ख नहीं है।

"उसी का विचार शान्त है, उसी के वचन श्रौर कर्म शान्तः हैं, जो सच्चे ज्ञान के द्वारा स्वतंत्र श्रौर शान्त हो गया है।" %

<sup>🕾</sup> धम्मपद् ९०, ९६.

निर्वाण या तृष्णाक्य — बुद्धदेव ने कहा है कि काम श्रथवा.
तृष्णा का सब प्रकार से परित्याग करने ही से दुःख का निरोध होता है। इस तृष्णा के नारा ही का नाम "निर्वाण" है; इसी लिये निर्वाण का एक नाम "तृष्णा-त्त्य" श्रीर दूसरा "श्रनालय" है। श्रालय शब्द का श्रर्थ काम श्रथवा तृष्णा है।

बहुषा यह विश्वास किया जाता है कि निर्वाण का श्रर्थ श्रन्तिम नाश श्रथवा मृत्यु है। पर यह विश्वास गलत है। निर्वाण का श्रथं मृत्यु या श्रन्तिम नाश नहीं है। निर्वाण का तात्पर्य यह है कि जिस मानसिक प्रवृत्ति, श्रौर जीवन तथा उसके युखों की जिस तृष्णा के द्वारा मनुष्य पुनर्जन्म के चक्कर में पड़ता है, उसका नाश हो जाय। युद्धदेव का जिस निर्वाण से तात्पर्य था, वह इसी जीवन में प्राप्त हो सकता है। स्वयं युद्ध ने वह निर्वाण श्रपने जीवन में ही प्राप्त किया था। श्रत्याव निर्वाण पाप-रहित जीवन वितान, तृष्णाश्रों को त्यागने श्रौर निरन्तर श्रात्मोन्नति करने से प्राप्त होता है। संच्चेप में निर्वाण का श्रर्थ यह है कि मृत्यु के उपरान्त फिर पुनर्जन्म न हो।

कर्म श्रीर पुनर्जन्म —गौतम बुद्ध श्रात्मा का श्रास्तित्व नहीं मानते थे; पर श्रायों के मन में श्रात्मा के पुनर्जन्म का सिद्धान्त इतना जमा हुश्रा था कि वह निकाला नहीं जा सकता था। इसी कारण गौतम बुद्ध पुनर्जन्म का सिद्धान्त महण करते हुए भी श्रात्मा का सिद्धान्त नहीं मानते थे। परन्तु यदि श्रात्मा ही नहीं है, तो वह क्या वस्तु है जिसका पुनर्जन्म होता है? इसका उत्तर बौद्ध धर्म के कर्मवाद में मिलता है।

बौद्ध धर्म का कर्मवाद या कर्म सम्बन्धी सिद्धान्त संज्ञेप में

निम्नलिखित वाक्य में दिया है—" कम्मस्स कोन्हि कम्मदायादों कम्मयोनि कम्मवन्धु कम्मपरिसरणो, यं कम्मं करिस्सामि कल्याणं वा पापकं वा तस्स दायादों भिवस्सामि"। यह वाक्य " श्रंगुत्तर निकाय " श्रौर " नित्तपकरण " श्रादि कई स्थानों में मिलता है। इसका श्रथं यह है—"कर्म ही हमारा निज का है, हम कर्म फल के उत्तराधिकारी हैं, कर्म ही हमारी उत्पत्ति का कारण है, कर्म ही हमारी शरण्य है। पुण्य हो या पाप, हम जो कर्म करेंगे, उसके उत्तराधिकारी होंगे; श्रर्थात् उस का फल हमको भोगना होगा।"

संतेष में इस सिद्धान्त का तात्पर्य यह है कि मनुष्य के कर्म का नाश नहीं हो सकता श्रीर उसका यथोचित फल श्रवश्य मिलता है। इस सिद्धान्त के श्रनुसार मनुष्य के इस जीवन की श्रवस्था उसके पूर्वजन्म के कर्मों का फल है। बौद्ध प्रन्थकारों ने एक जन्म से दूसरे जन्म के सम्बन्ध का उदाहरण दीपिराखा से दिया है। जिस तरह एक दीए से दूसरा दीश्रा जला लिया जाता है, उसी तरह एक जन्म के कन्म से दूसरे जन्म की श्रवस्था निश्चित होती है। पर श्रव प्रश्न यह उठता है कि यदि श्रात्मा ही नहीं है, तो वह कौन सी वस्तु है, जिसे कर्मों का फल भोगना पड़ता है? इसका उत्तर यह है कि जब मनुष्य मरता है, तब रूप, वेदना, विज्ञान, संज्ञा श्रीर संस्कार नामक जिन पाँच स्वन्धों या तत्वों से उसका शरीर बना रहता है, वे भी उसके साथ मर जाते हैं। पर उसके कर्मों के प्रभाव से तुरन्त ही नवीन पंचस्कन्धों का प्राहुर्भोव हो जाता है; श्रीर किसी दूसरे लोक या जगत् में एक नया प्राणी या जीव श्रस्तित्व में

त्रा जाता है। यद्यपि इस प्राणी या जीव का रूप झौर स्कन्ध इत्यादि भिन्न होता है, तथापि वास्तव में यह वही प्राणी है, जो त्रभी गत हो गया है; क्योंकि कर्म दोनों का वही है। त्रुत्रत-एव कर्मरूपी शृंखला ही एक जन्म को दूसरे जन्म से बॉधती है।

प्रका या कान यक्त—" दीघनिकाय" में राजा महाविजित के यक्त का वर्णन करते हुए बुद्धदेव ने कहा है—"हे ब्राह्मण, उस यक्त में गोवध नहीं हुआ, छागवध नहीं हुआ, मेपवध नहीं हुआ, कुक्कुटवध नहीं हुआ, राक्रवध नहीं हुआ, और अन्य प्राणियों का भी वध नहीं हुआ। इसी तरह यूप के लिये वृत्त का छेदन नहीं हुआ और आसन के लिये कुशोच्छेदन भी नहीं हुआ। उस स्थान पर भृत्य, सेवक इत्यादि को दण्ड द्वारा ताइना नहीं करनी पड़ी। वे लोग रोते रोते काम नहीं करते थे। जो उनकी इच्छा हुई, वह किया। वह स्थाप्त न हुई, वह न किया। वह यक्ष प्रत, तेल, नवनीत, दही, गुड़ और मधु के द्वारा ही संपन्न हुआ था।"

इस प्रकार बुद्धदेव ने हिंसात्मक यज्ञ की अपेचा अहिंसा-त्मक यज्ञ की श्रेष्ठता का वर्णन करके उत्तरोत्तर दान आदि के रूप में उत्कृष्ट यज्ञों का उद्धेख किया है। अन्त में बुद्ध ने कहा है कि शील, समाधि और प्रज्ञा-यज्ञ ही सब से उत्कृष्ट और महान फल के देनेवाले यज्ञ हैं। ब्राह्मण कूटदन्त ने यज्ञ करने के लिये बहुत से पशु एकत्र किये थे। भगवान के इस सर्वोत्कृष्ट यज्ञ की बात सुनकर वह बहुत प्रसन्न हुआ और बोला—"भग-वन, मैंने आपकी शरण ली है। मैं ये सात सौ बैल, सात सौ. बळुड़े, सात सौ बळियाँ, सात सौ छाग और सात सौ मेप छोड़े देता हूँ। मैंने इनको जीवदान दिया। ये सब हरी हरी घास चरें, ठंढा पानी पीयें ऋौर ठंढी ठंढी हवा से शीतल हों "।

बुद्धदेव ने त्रिविध यज्ञों की बात बतलाकर अन्त में शील, समाधि और प्रज्ञा-यज्ञ के सम्बन्ध में कहा है कि शील से समाधि और समाधि से अद्धा का लाभ होता है। इस प्रकार बुद्ध भगवान के मत से प्रज्ञा-यज्ञ ही सर्वश्रेष्ठ यज्ञ है।

श्चनीश्वर वाद — बौद्धधर्म श्चनीश्वर-वादी है। उसका सिद्धान्त है कि ईश्वरोपासना न करके भी मुक्ति या निर्वाण की प्राप्ति हो सकती है। ईश्वर के श्रस्तित्व या श्चनस्तित्व से कुछ बनता विग-इता नहीं। बुद्धदेव ने वेदों का प्रामाएय भी नहीं माना है।

मैत्री द्यादि भावनाएँ—सब प्राणियों को मित्र के समान जानना ही "मैत्री-भावना" है। बौद्ध धर्म में यह भावना सुप्रसिद्ध श्रीर श्रात रमणीय है। "मुदिता", "खेपेचा" श्रीर "करुणा" श्रादि श्रीर भी कई भावनाश्रां के द्वारा मनुष्य धीरे धीरे उन्नति करता हुशा निर्वाण के मार्ग में जा सकता है।

जाति भेद — युद्ध भगवान् जाति भेद नहीं मानते थे। बौद्ध धर्म में ऊँच नीच का विचार न था। धार्मिक और पवित्र जीवन व्यतीत करने से, क्या ब्राह्मण और क्या शूद्र, सभी समान रीति से सर्वोच्च प्रतिष्ठा पा सकते थे। जाति-भेद भिक्षुओं के संप्रदाय में तो था ही नहीं। गृहस्थों पर से भी उसका प्रभाव जाता रहा; क्यों कि कोई गृहस्थ, चाहे वह कितने ही नीच वंश का क्यों न होता, भिक्षुओं का संप्रदाय प्रहण करके बड़ी से बड़ी प्रतिष्ठा पा सकता था। "धन्म-पद" में लिखा भी है—"मनुष्य अपने वंश अथवा जन्म से ब्राह्मण नहीं होता; बल्कि जिसमें सत्यता और पुर्य

है, वही ब्राह्मण है " छ । "वासेत्य सुत्त" में भी लिखा है—
"मैं किसी को उसके जन्म से श्रथवा उसके किसी विशेष मातापिता से उत्पन्न होने के कारण ब्राह्मण नहीं कहता । मैं उसे ब्राह्मण
कहता हूँ, जिसके पास कुछ न हो श्रीर किर भी जो किसी वस्सु
की लालसा न करे । जो कामना से रहित है श्रीर जिसने इन्द्रियों
का दमन किया है, उसी को मैं ब्राह्मण कहता हूँ।" एक बार
वशिष्ठ श्रीर भरद्वाज नाम के दो युवा ब्राह्मण इस बात पर लड़ने
लगे कि "मनुष्य ब्राह्मण कैसे होता है"। वे दोनों गौतम के
पास उनकी सम्मति जानने के लिये गये। गौतम ने एक व्याख्यान
दिया, जिसमें उन्होंने जो़र देकर जाति-भेद का खरण्डन किया श्रीर
कहा कि मनुष्यों का गुण उनके कार्य से है, उनके जन्म से नहीं।

गौतम बुद्ध के प्रधान प्रधान सिद्धान्त संत्रेप में ऊपर दिये गये हैं। उनसे पाठकों को बौद्ध धर्म का थोड़ा बहुत झान हो गया होगा। हम ऊपर कह चुके हैं कि बौद्ध धर्म वास्तव में श्रात्मोन्नित की प्रणाली हैं; श्रर्थात् वह मनुष्य को एक ऐसा मार्ग बतलाता है, जिस पर चलकर वह इस संसार में पितृत्र जीवन व्यतीत कर सकता है। बौद्ध-धर्म यह भी कहता है कि जो पितृत्र शान्ति श्रात्मोन्नित करने श्रौर पितृत्र जीवन व्यतीत करने से मिलती हैं, वह इसी संसार में प्राप्त हो सकती हैं। यही पितृत्र शान्ति बौद्धों का स्वर्ग है, यही उनका "निर्वाण्य" है। गौतम बुद्ध का धर्म परलोक के लिये किसी पुरस्कार का लालच नहीं देता। भलाई स्वयं एक बड़ा पुरस्कार है। पुरयमय

<sup>₩</sup> धम्मपद, ३९३.

जीवन ही बौद्धों का श्रान्तिम उद्देश्य है। इस पृथ्वी पर पुएय-मय शान्ति ही बौद्धों का निर्वाण है। बुद्ध ने संसार के इतिहास में पहले पहल यह प्रकट किया कि प्रत्येक मनुष्य खयंश्रपने लिये इसी संसार श्रीर इसी जीवन में विना ईश्वर या छोटे बड़े देवता-श्रों की कुछ भो सहायता के मुक्ति प्राप्त कर सकता है। यही बुद्ध के धर्म की सब से प्रधान बात है।

श्री विधुशेखर भट्टाचार्य ने बँगला भाषा में "बौद्ध धर्मेर प्रतिद्वा" नामक एक वहुत ही गंभीर त्रौर विचारपूर्ण लेख लिखा है। इस लेख का श्रनुवाद "सरस्वती" के मई १९१४ वाले श्रंक में "बौद्ध-धर्म की प्रतिद्वा" नाम से निकल चुका है। इस लेख में भट्टाचार्य महाशय ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि बौद्ध धर्म कोई स्वतन्त्र धर्म नहीं हैं; उसकी उत्पत्ति सनातन वैदिक धर्म से ही है। बौद्ध धर्म के जितने प्रधान प्रधान सिद्धान्त हैं, वे सब किसी न किसी रूप में बुद्ध के पहले भी विद्यामान थे। बुद्ध ने केवल यही किया कि उन सब सिद्धान्तों को सनातन वैदिक धर्म से लेकर श्रौर उनमें थोड़ा बहुत परिवर्त्तन करके एक नये धर्म की स्थापना की। श्रीविधुशेखर महाशय ने श्रपने सिद्धान्त के पन्न में जो प्रमाण दिये हैं, वे बहुत स्युक्तिक प्रतीत होते हैं। पाठकों के मनोविनोद के लिये उस लेख का सारांश हम यहाँ पर दिये देते हैं।

"जिस समय भारत की धर्म-चिन्ता रूपिणी नदी संहिता रूपी पर्वत से निकलकर आर्ययकोपनिपद् नामक गंभीर कन्दरा में उपस्थित हुई, उस समय उसका प्रवाह और भी प्रवल तथा उसका वेग और भी भीषण हो गया। वह नदी कलकल शब्द

करती हुई त्रागे बढ़ी। इसके बाद धारा-भंग हुआ और एक धारा की तीन धाराएँ हो गई। वे तीन धाराएँ तीन भिन्न दिशाओं में बहीं। भिन्न प्रकृति के संसर्ग से उनकी प्रकृतियाँ भी भिन्न हो गई; इसलिये उनके नाम भी भिन्न भिन्न हुए। प्रधान धारा का पहला ही नाम रहा और वह वैदिक, हिंदू या ब्राह्मण धर्म के नाम से विख्यात है। अन्य दो धाराओं में एक का नाम बौद और दूसरी का जैन हुआ। इसके सिवा और कुछ नहीं। बौद्ध धर्म हठात आकाश से अथवा समुद्र से उत्पतित नहीं हुआ। जो धर्म पहले से चला आ रहा था, गौतम खुद्ध ने उसे केवल एक नया रूप दे दिया। जिस तरह प्राचीन वैदिक धर्म ही भिन्न अवस्थाओं में परिवर्तन प्राप्त करता हुआ पौराणिक धर्म में परिणत हुआ, उसी तरह बौद्ध धर्म भी इसी प्राचीन वैदिक धर्म का विभिन्न परिवर्तन है। अब आइये देखें कि बुद्ध भगवान ने अपने कौन कौन से सिद्धान्त प्राचीन वैदिक धर्म से लिये हैं।

- (१) बौद्ध धर्म का मूल सिद्धान्त "दुःखवाद" है। यह भारतीय दर्शन-शास्त्रों की साधारण बात है। इसमें बौद्ध धर्म की कोई विशेषता नहीं है। इसके लिये प्रमाण देने की भी धावश्यकता नहीं; क्योंकि इसे सभी जानते हैं। तथापि एक प्रमाण का उल्लेख किया जाता है। सांख्य-दर्शन का मूल यही है। दुःख की निधृत्ति किस तरह होगी, सांख्य-दर्शन यही बताने में प्रयुत्त हुआ है।
- (२) बुद्धदेव ने जन्म, मृत्यु, जरा श्रीर व्याधि के रूप में दु:ख का विम्हेषण किया है। किंतु हम यह नहीं कह सकते कि बुद्ध भगवान ही इस के प्रथम झाता थे; क्योंकि उपनिषदों में उसके श्रमेक प्रमाण हैं, जिनमें से कुछ यहाँ दिये जाते हैं।

"न जरा न मृत्युर्न शोकः"—झान्दौन्य, ४८. ८. १. "न पश्यो मृत्युं पश्यति न रोगम्"—झान्दोग्य, ७. २६. २.

"जरां मृत्युमेति"—मृहदारएयक, ३. ५. १.

"न तस्य रोगो न जरा न मृत्युः"—खेताखतर, २. १२.

गीता में भी कहा है—"जन्ममृत्युजरादुखैर्विमुक्तोऽस्तम-श्तुते" अर्थात् जन्म, मृत्यु और बुदापे के दुःखों से विमुक्त होकर मनुष्य असृत अर्थात् मोत्त का अनुभव करता है।

- (३) "श्रार्य सत्य चतुष्टय" नामक चार मूल सूत्रों की करूपना भी बुद्ध की निज की उपज नहीं हैं। चिकित्सा शास्त्र में जो बात प्रसिद्ध थी, वही उन्होंने अध्यात्म विद्या में प्रह्मण की है श्वा विकित्सा शास्त्र चार भागों में विभक्त है—रोग, रोग का कारण, रोग का नाश और रोग के नाश का उपाय। योग शास्त्र भी इसी पद्धति का अवलंबन करता है। उसके चार मूल सूत्र ये हैं:—संसार, संसार का हेतु, मोच (अर्थात संसार से मुक्ति) और उस मोच का उपाय। पातंजल दर्शन के भाष्यकर्ता ने ये बातें प्रकाशित की हैं:—विकित्साशास्त्रं चतुर्व्यूहं रोग:, रोगहेतु:, आरोग्यं, भैपज्यमिति। एविमरमिप शास्त्रं चतुर्व्यूहं मेव। तद्यथा-संसार:, संसार हेतु:, मोचः, मोचोपाय इति।
- (४) कहा जाता है कि जुद्धदेव ने "मध्यम पथ" का आवि-कार किया। पर यह कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि मध्यम पथ की बात जुद्ध के पहले भी प्रचलित थी। बौधायन सूत्र (७. २३–२४) में निम्नलिखित स्रोक पाये जाते हैं—

<sup>•</sup> कर्न कृत "मैनुअल आफ बुद्धिजम" पृष्ठ ४६ -४७.

आहिताप्रिरनत्वां ब्रह्मचारी च ते त्रवः।
अभन्त एव सिचान्ति नैवां सिचिरनभतः॥
गृहस्यो ब्रह्मचारी वा योऽनभत्तु तपश्चरेत्।
प्रणाप्ति होत्रकोपेन अवकीणी भवेलु सः॥
ये दोनों ऋोक चनशन तपश्चर्या के विरोधी हैं। गीता (६.
१६-१७) में भी कहा है—

नात्यभतस्तु योगोस्ति न चैकान्तमनभतः । न चाति स्वप्नशोकस्य जाप्रतो नैव चार्जुन ॥ युक्ताहारविहारस्य युक्तचेहस्य कर्मेषु । युक्तरस्वप्नावबोधस्य योगो भवति दृःखहा ॥

श्रर्थात् बहुत श्रिष्ठि खानेवाले या बिलकुल न खानेवाले श्रौर खूब सोनेवाले श्रथवा जागरण करनेवाले को योग सिद्ध नहीं होता। जिसका श्राहार विहार नियत है, कर्मों का श्राचरण नपा तुला है श्रौर सोना-जागना परिमित है, उसी को योग सुखाबह होता है।

यही तो है मध्यम मार्ग। श्राहारादि श्रधिक करने श्रीर न करने, इन दोनों के मध्य होकर चलना ही योग है। बुद्धदेव की उक्तियों से इन उक्तियों में कुछ भी भिन्नता नहीं। श्रतः कहना पड़ता है कि बुद्धदेव का यह मध्यम मार्ग कोई नई कल्पना नहीं है।

(4) श्रनित्य, दु:ख श्रौर श्रनातमा—ये तीन तत्व बुद्धदेव के प्रकाशित किये हुए कहे जाते हैं; पर यथार्थ में ऐसा नहीं है। बुद्धदेव के बहुत पहले ही वे दर्शन शास्त्रों में श्रालोचित हो चुके हैं। प्रायः सभी दर्शनों में यह जगत्प्रपंच श्रनित्य, दु:ख श्रौर श्रनात्मा कहा गया है। जो श्रविद्या से मस्त हैं, वही इसको नित्य, सुख त्रौर त्रात्मा सममते हैं। इस विषय में पातंजल दर्शन में जो कुछ कहा गया है, वह इस प्रकार है—

अनित्याञ्चिद्वःसानासम् नित्य ग्रुविद्युसारमस्यातिरविद्या । (२.५.) त्र्यात् त्र्यानत्य को नित्य, दुःख को सुख त्रौर अनात्मा को त्रात्मा समभनेवाली बृद्धि ही अविद्या है ।

(६) बुद्धदेव ने सब दु:खों का मूल श्रविद्या को ही माना है। यह भी प्रायः सभी दर्शनों श्रीर विशेषतः वेदान्त की मूल बात है।

(७) बुद्धदेव ने रूप्णा के नष्ट होने को ही निर्वाण कहा है। यह भी नई बात नहीं है। उपनिषदों में यह बात कई स्थानों पर लिखी गई है। प्रमाण स्वरूप दो एक उदाहरण दिये जाते हैं—

> यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदिस्थिताः । अथ मत्योंऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समञ्जूते ॥ (बृहदारण्यक, ४. ४७.)

अर्थात् जब मनुष्य के हृद्य की सब कामनाएँ दूर हो जाती हैं, तभी वह अपर होकर ब्रह्म को प्राप्त होता है।

गीता में भी कहा है-

विद्वाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्वरति निःस्ट्रहः। निर्ममो निरहंकारः स शान्तिमधिगच्छति॥

(गीता, २.७१.)

श्चर्यात् जो पुरुष सब कामनात्र्यों को छोड़कर श्रौर निःस्पृह होकर व्यवहार करता है श्रौर जिसे ममत्व तथा श्रहंकार नहीं होता, उसी को शांति मिलती है।

(८) बुद्धरेव ने हिंसात्मक वैदिक याग-यहां का भी खण्डन किया है। वेदों का प्रामाएय भी उन्होंने स्वीकृत नहीं किया। पर इस विषय में भी उनका सिद्धांत नया नहीं है। उनके बहुत पहले सांख्य-दर्शनकार महर्षि किपल ने तीव्र युक्तियों से वैदिक कार्य-समूह की निन्दा की है। महर्षि किपल के पहले भी वैदिक कर्भ-समूह के प्रति लोग श्रद्धा-रहित हो चुके थे। मुगडकोपनिषद् (१. २०७) में कहा गया है—

ह्रवा होते भददा यज्ञरूपा अष्टादशोक्तमवयवं येषु कर्म । एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति सुद्धा जराम्रःखुं पुनरेवापि यान्ति ॥

श्चर्यात् जिनके निकृष्ट कर्म कहे गये हैं, ऐसे श्रष्टादश जन-युक्त (ऋत्विक् १६ + यजमान १ + यजमानपत्नी १ = १८) यक्क रूपी प्रव (नौकाएँ) कमजोर हैं। जो मूर्व इनको कल्याएकारी समसकर इनका श्राभिनन्दन करते हैं, वे फिर फिर जरा और मृत्यु को प्राप्त होते हैं।

वैदिक कर्म-समूह की निन्दा करनेवाली श्रौर भी श्रनेक श्रुतियाँ पाई जाती हैं। गीता में भी कहा है—

त्रैपुण्यविषया वेदा निस्त्रेपुण्यो भवार्जुन ।

(गीता २.४५.)

श्रर्थात् हे श्रर्जुन, वेद सत, रज श्रौर तम इन तीनों गुर्णों की बातों से भरे पड़े हैं; इसलिये तू निस्त्रै-गुर्ण्य श्रर्थात् त्रिगुर्णों से श्रतीत हो।

(९) द्रव्य-यह आदि की श्रपेता प्रहा-यह को ही श्रेष्ठ मानकर बुद्धदेव ने उसका प्रचार किया था। पर उनकी इस बात को भी हम नई नहीं कह सकते। बुद्धदेव ने जैसे पहले द्रव्य-यह की बात कहकर अन्त में प्रहा-यह को ही श्रेष्ठता दी है, वैसे ही गीता में खो कहा गया है। यथा—

भ्रेबान्द्रस्थमयाधज्ञाद्जानयज्ञः परन्तपः। सर्वे कर्मोखिलं पार्थं ! ज्ञाने परिसमाप्यते ॥ ( गीता, ४. ३३. )

श्रर्थात् द्रव्यमय यज्ञ की श्रपेचा ज्ञानमय यज्ञ श्रेष्ठ है; क्योंकि सब प्रकार के कर्मों का पर्यवसान ज्ञान में ही होता है।

- (१०) बौद्ध धर्म में ईश्वर-वाद नहीं माना जाता। किन्तु यह भी बुद्धदेव की निजी कल्पना नहीं है। सांख्य और मीमांसा दर्शन यह बात पहले ही से कहते आते थे।
- (११) बहुत से लोग बौद्ध धर्म की विशेषता दिखलाने के लिये उसके कर्मवाद का उल्लेख करते हैं। किन्तु प्राचीन हिन्दू धर्म की यह एक बहुत ही प्रसिद्ध बात है। उपनिषदों में इसके संबंध में अनेक वाक्य हैं। बृहदारएयक में लिखा है—"पुएयो वै पुर्खेन कर्मणा भवति, पाप: पापेन।" अर्थात् पुरुष कर्म से पुरुष होता है और पाप कर्म से पाप होता है। गीता में भी कहा है—"लोकोऽयं कर्मबन्धनः"। अर्थात् यह लोक कर्मों से बँधा हुआ है। इसका अर्थ यह है कि लोगों को अपने शुभाशुभ कम्भों का फल भोगना पहता है।
- (१२) मैत्री छादि भावनाएँ बौद्ध धर्म के प्रसिद्ध लक्त्या हैं। पर ये भावनाएँ भी बुद्ध की छापनी कल्पना नहीं हैं। वेद की संद्विताओं के समय से ही ये भावनाएँ भारत के भावुकों के हृदय में प्रकाशित हुई हैं। ऋषि कहते हैं—

मित्रस्याहं चक्षुषा सर्वाणि भूतानि समीक्षे । ( वाजसनेषि संहिता ृ) त्रर्थात् भित्र की दृष्टि से हम सब प्राणियों को देखते हैं । पातंजल दर्शन में भी एक सूत्र इसी विषय में है—

"मैत्रीकरूणामुदितोपेक्षाणां सुखदुःखपुण्यापुण्यविषयाणां भावाना-त्रश्चित्तप्रसादनम् ।"

श्रर्थात् मैत्री, करुणा, मुदिता श्रीर उपेचा इन चार भावनाश्रों से चित्त में प्रसन्नता होती है।

इन सब बातों पर विचार करके कहना पड़ता है कि सनातन वैदिक धर्म ही से बौद्ध धर्म की उत्पत्ति हुई है। बस यही श्री विधुशेखर मट्टाचार्य महाशय के लेख का सारांश है।

बौद्ध धर्म के सिद्धान्तों का उल्लेख करने के उपरान्त अवहम गौतम बुद्ध की धार्मिक शिचाओं का कुछ सारांश यहाँ देते हैं।

गौतम बुद्ध ने श्रावकों (गृहस्थ शिष्यों) के लिये मनाही की निम्नलिखित पाँच श्राझाएँ दी हैं, जो निस्सन्देह हिन्दू धर्म शास्त्र के पाँच महापातकों से ली गई हैं—

"श्रावकों को किसी जीव की हत्या न करनी चाहिए और न किसी से हत्या करानी चाहिए; और यदि दूसरे लोग उसकी हत्या करें, तो उनकी प्रशंसा भी नहीं करनी चाहिए। श्रावकों को चाहिए कि वे प्रत्येक प्राणी के वथ का विरोध करें, चाहे वह प्राणी छोटा हो या बड़ा, निर्वल हो या बलवान्।

"श्रावकों को किसी स्थान से कभी कोई ऐसी वस्तु न लेनी चाहिए, जिसे वे जानते हों कि दूसरे की है और जो उन्हें नहीं दी गई है। उन्हें दूसरों को भी ऐसी वस्तु न लेने देनी चाहिए; और जो लोग लें, उनकी प्रशंसा न करनी चाहिए। उन्हें सब प्रकार की चोरी का त्याग करना चाहिए। "बुद्धिमान् मनुष्यों को न्यभिचार का त्याग जलते हुए कोयले की तरह करना चाहिए । यदि वे इन्द्रियों का निमह न कर सकें, तो उन्हें दूसरे की स्त्री के साथ न्यभिचार भी न करना चाहिए ।

"किसी मनुष्य को न्यायालय में या श्रीर कहीं दूसरे से झूठ न बोलना चाहिए। उसे दूसरे से भी झूठ न बोलवाना चाहिए; श्रीर जो लोग झूठ बोलें, उनकी प्रशंसा न करनी चाहिए। उसे सब श्रसत्य बातों का त्याग करना चाहिए।

"जो गृहस्थ इस धर्म को मानता हो, उसे कोई नशा न पीना चाहिए। उसे दूसरों को भी नशा न फिलाना चाहिए; श्रीर जो लोग पीएँ, उनकी प्रशंसा भी न करनी चाहिए।"ॐ

उक्त पाँचों आक्राएँ, जो "पंचशील" के नाम से प्रसिद्ध हैं, सब बौद्धों के लिये अर्थात् गृहस्य और भिक्षु दोनों के लिये हैं। वे संज्ञेप में इस प्रकार कही गई हैं—

- (१) किसी जीव को न मारना चाहिए।
- (२) जो वस्तु न दी गई हो, उसे न लेना चाहिए; अर्थात् चोरी न करनी चाहिए।
  - (३) झूठ न बोलना चाहिए।
  - (४) कोई नशा न करना चाहिए।
  - (५) व्यभिचार म करना चाहिए।

पाँच नियम और भी दिये गये हैं, जो गृहस्थों के लिये अत्यावश्यक नहीं हैं; पर भिक्षुओं और कट्टर धार्मिक गृहस्थों के लिये परम आवश्यक हैं। वे ये हैं—

<sup>\*</sup> धाम्मिक सुत्त, सुत्तनिपात (११---२३)

- (६) रात्रि को असमय भोजन नहीं करना चाहिए।
- (७) माला नहीं पहननी चाहिए और सगन्धि नहीं लगानी चाहिए।
  - (८) भूमि पर बिछौना बिछाकर सोना चाहिए।
  - (९) नाच और गाने-बजाने आदि से बचना चाहिए।
  - (१०) सोना और चाँदी काम में न लाना चाहिए।

ये दसों त्राज्ञाएँ, जो "दशशील" के नाम से प्रसिद्ध हैं, भिक्षुत्रों के लिये परम आवश्यक रूप से मानने योग्य हैं।

गृहस्थों के धर्म का जो विस्तृत वर्णन प्रसिद्ध "सिगा लोवाद-सत्त" में दिया है, वह हम यहाँ पर उद्धृत करते हैं।

# माता-पिता और सन्तान

माता-पिता को चाहिए कि वे-

- (१) लड़कों को पाप से बचावें।
- (२) उन्हें पुएय करने की शिचा दें।
- (३) उन्हें शिल्पों श्रौर शास्त्रों की शिचा दिलावें।
- (४) उनके लिये योग्य पति या पत्नी ढूँढ दें।
- (५) उन्हें पैतृक ऋधिकार दें।
- लडकों को कहना चाहिए-
- (१) जिन्होंने मेरा पालन किया है, उनका मैं पालन करूँगा।
- (२) मैं गृहस्थी के उन धर्मों का पालन कहूँगा, जो मेरे लिये त्र्यावश्यक हैं ।
  - (३) मैं उनकी संपत्ति की रत्ता करूँगा।
- (४) मैं अपने को उनका उत्तराधिकारी होने के योग्य ्बनाऊँगा ।

#### बीख-काखीन भारत

(4) मैं इनकी इत्यु के उपरान्त आदर से उनका ध्यान करूँगा।

# गुरु और शिष्य

शिष्य को अपने गुरुओं का सत्कार इस प्रकार करना चाहिए-

- (१) उनके सामने उठकर खड़े होना चाहिए।
- (२) उनकी सेवा करनी चाहिए।
- (३) उनकी आज्ञाओं का पालन करना चाहिए।
- (४) उन्हें श्रावश्यक वस्तुएँ देनी चाहिएँ।
- (५) उनकी शिचात्रों पर ध्यान देना चाहिए। गुरु को ऋपने शिष्यों पर इस प्रकार स्नेह दिखाना चाहिए—
- (१) उन्हें सब श्रन्छी बातों की शिज्ञा देनी चाहिए।
- (२) उन्हें विद्या महरा करने की शिक्त देनी चाहिए।
- (३) उन्हें शास्त्र श्रौर विद्या सिखानी चाहिए।
- (४) उनके मित्रों श्रौर साथियों में उनकी प्रशसा करनी चाहिए ।
  - (५) आपत्ति से उनकी रक्ता करनी चाहिए।

#### पति और पत्नी

पति को अपनी पत्नी का इस प्रकार पालन करना चाहिए-

- (१) उसके साथ आदर का व्यवहार करना चाहिए।
- (२) उस पर कृपा करनी चाहिए।
- (३) उसके साथ सन्ना व्यवहार करना चाहिए।
- (४) लोगों के सामने उसका सत्कार करना चाहिए।
- (५) इसे उचित बस्त्र और आभूषण देने चाहिएँ।

पत्नी को गृहस्थी में इस प्रकार रहना चाहिए-

- (१) अपने घर के लोगों से ठीक तरह का बर्ताव करना चाहिए।
- (२) मित्रों और सम्बन्धियों का डिचत आदर करना चाहिए ।
- (३) पातित्रत धर्म का पालन करना चाहिए।
- (४) किफायत के साथ घर का प्रबन्ध करना चाहिए।
- (५) अपने कार्यों में दत्तता और परिश्रम दिखाना चाहिए।

#### मित्र और साधी

श्रार्य पुरुष को मित्रों से इस प्रकार व्यवहार करना चाहिए-

- (१) उन्हें उपहार देना चाहिए।
- (२) उनसे मृदु संभाषण करना चाहिए।
- (३) उन्हें लाभ पहुँचाना चाहिए।
- (४) उनके साथ बराबरी का बर्ताव करना चाहिए।
- (५) उन्हें साथ रखकर श्रपनेधन काउपभोग करना चाहिए। मित्रों को उसके साथ इस प्रकार प्रीति दिखानी चाहिए—
- (१) जब वह बेखबर हो, तब उसकी निगरानी करनी चाहिए।
- (२) यदि बह ऋल्हड़ हो, तो उसकी संपत्ति की रचा करनी चाहिए।
  - (३) श्रापत्ति के समय उसे शरण देनी चाहिए।
  - (४) दुःख के समय उसका साथ देना चाहिए।
  - (५) उसके कुटुम्ब के प्रति दया दिखलानी चाहिए।

### स्वामी और सेवक

खामी को सेवकों के साथ इस प्रकार बर्ताव करना चाहिए-

(१) उनकी शक्ति के अनुसार उन्हें काम देना चाहिए।

- (२) उन्हें उचित भोजन श्रौर वेतन देना चाहिए।
- (३) रोग की अवस्था में उनकी सेवा ग्रुश्रूषा करनी चाहिए।
- (४) श्रासाधारमा उत्तम वस्तुश्रों में से उन्हें भी कुछ भाग देना चाहिए।
  - (५) उन्हें कभी कभी छुट्टी देनी चाहिए। सेवकों को स्वामी के साथ इस प्रकार बतीव करना चाडिए---
  - (१) उन्हें श्रपने स्वामी के पहले उठना चाहिए।
  - (२) उन्हें अपने खामी के पीछे सोना चाहिए।
  - (३) उन्हें जो कुछ मिले, उससे सन्तुष्ट रहना चाहिए।
  - (४) उन्हें पूरी तरह से प्रसन्न होकर कार्य करना चाहिए।
  - (५) उन्हें स्वामी की प्रशंसा करनी चाहिए।

# गृहस्थ और भिक्षु ब्राह्मण

श्रार्य गृहस्य को भिक्षुत्रों श्रीर ब्राह्मणों की इस प्रकार सेवा करनी चाहिए---

- (१) उसे भिक्षुत्रों त्रौर ब्राह्मणों के प्रति ऋपनेकार्य से प्रीति दिखानी चाहिए।
- (२) उसे भिक्षुक्रों श्रौर बाह्यएों के प्रति क्रपने वचन से प्रीति दिखानी चाहिए।
- (३) उसे भिक्षु श्रों श्रीर ब्राझगों के प्रति विचार से प्रीति दिखानी चाहिए।
- (४) इसे भिक्षुश्रों श्रौर ब्राह्मणों का हृदय से स्वागत करना चाहिए।
- (५) उसे भिस्नु कों और ब्राह्मणों की सांसारिक ब्रावश्यक-ताएँ दूर करनी चाहिएँ।

भिक्षुत्रों त्रौर बाह्यणों को गृहस्थ के प्रति इस प्रकार प्रीति दिखलानी चाहिए---

- (१) उसे पाप करने से रोकना चाहिए।
- (२) उसे पुराय करने की शिक्षा देनी चाहिए !
- (३) उसके ऊपर दया-भाव रखना चाहिए ।
- (४) उसे धर्म की शिचा देनी चाहिए।
- (५) उसके सन्देह दूर करके खर्ग का मार्ग बतलाना चाहिए। अब हम गौतम बुद्ध की कर्तव्य-विषयक आझाओं को छोड़ कर उनकी परोपकार-विषयक आझाओं और वचनों का वर्णन करेंगे, जिनके कारण वौद्ध धर्म ने संसार में इतनी प्रसिद्धि पाई है। गौतम बुद्ध का धर्म परोपकार और प्रीति का धर्म है। नीचे के वाक्यों में परोपकार और प्रीति की बहुत ऊँची शिह्मादी गई है।

"घुणा कभी घुणा से दूर नहीं होती; घुणा केवल प्रीति से

दूर होती है-यही इसका स्वभाव है।"

"हम लोगों को प्रीति-पूर्वक रहना चाहिए और छन लोगों से घृणा नहीं करनी चाहिए, जो हमसे घृणा करते हैं। जो लोग हमसे घृणा करते हैं, उनके बीच हमें घृणा से रहित होकर रहना चाहिए।"

"क्रोध को प्रीति से जीतना चाहिए, बुराई को भलाई से जीतना चाहिए, लालच को उदारता से जीतना चाहिए, ब्रौर झूठ को सत्य से जीतना चाहिए।"\*

गौतम बुद्ध ने अपने अनुयायियों को पुराय और भलाई के

<sup>•</sup> धम्मपर्--- ४. ११७. २२३.

कार्यों की भी बराबर शिक्षा दी है। कुछ उदाहरण नीचे दिये जाते हैं।

"पाप न करना, भलाई करना और अपने हृदय को शुद्ध करना, यही बुद्धों की शिक्षा है।"

"भलाई करनेवाला जब इस संसार को छोड़कर दूसरे संसार में जाता है, तब वहाँ उसके भले कार्य उसके सम्बन्धियों और मित्रों की तरह उसका स्वागत करते हैं।"

"वह मनुष्य बड़ा नहीं है जिसके सिर के बाल पक गये हैं, और जिसकी श्रवस्था श्रधिक हो गई है।"

"जिसमें सत्य, पुर्य, प्रीति, आत्मिनिरोध और संयम है और जो अपवित्रता से रहित तथा बुद्धिमान् है, वही बड़ा कह-लाता है।"

बुद्ध भगवान की इन उच्च शिक्ताश्रों का यह प्रभाव हुत्रा कि कुछ ही शतादिरयों में बौद्ध धर्म केवल एक ही जाति या देश का नहीं, बल्कि समस्त एशिया का मुख्य धर्म हो गया। इस समय भी समस्त संसार के एक तिहाई से श्रधिक लोग बौद्ध धर्म मानने-वाले हैं। यह सब बुद्ध भगवान की शिक्ता ही का फल है।

### **छठा अ**ध्याय

# बौद्ध संघ का इतिहास

गौतम बुद्ध ने देश देशांतरों में अपने धर्म का प्रचार करने के लिये भिक्षु-संघ की स्थापना की थी। यह भिक्षु-संघ संसार के धार्मिक इतिहास में अपने ढंग की अनोखी संस्था है। संसार की ऐसी बहत कम धार्मिक संस्थाएँ हैं, जो उतनी पूर्णता तक पहुँची हों, जितनी पूर्णता तक बौद्ध संघ की संस्था पहुँची है। स्वयं भारतवर्ष के इतिहास में भी यह संस्था अपनी तुलना नहीं रखती । पर बौद्ध धर्म की तरह बौद्ध संघ की भी जड़ भारतवर्ष की भूमि में पहले ही से विद्यमान थी। भारतवर्ष में बुद्ध से बहुत पहले ही भिक्ष, तपस्वी, संन्यासी, यति, वैखानस, परित्राजक श्रादि होते चले श्राये थे। वैदिक धर्म के ब्रह्मचर्य, वानप्रस्थ श्रौर संन्यास आश्रम में बौद्ध संघ का बीज वर्तमान था। बुद्ध भगवान ने अपने भिक्षु-संघ के लिये जो नियम बनाये थे, वे प्रायः वही थे, जो धर्मशास्त्रों में ब्रह्मचारियों ऋौर संन्यासियों के लिये लिखे गये हैं। रामायण, महाभारत श्रौर उपनिषदों से पता चलता है कि उस समय स्थान स्थान पर ऋषियों के तपोवन और आश्रमथे, जिनमें ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ, परिव्राजक श्रीर संन्यासी बहुत बड़ी संख्या में एक साथ रहते हुए अपनी आत्मिक उन्नति किया करते थे। बौद्ध प्रन्थों से भी इस बात के काफी सबृत मिलते हैं कि बुद्ध भगवान् से पहले और बुद्ध भगवान् के समय में भी भुगढ़ के मुग्ड परिव्राजक श्रीर संन्यासी एक स्थान से दूसरे स्थान को विचरा करते थे। वा एक ही स्थान पर निवास करते थे। विनय-पिटक में लिखा है कि गौतम बुद्ध के समय में उरुवेल कस्सप, नदी कस्सप श्रीर गया कस्सप नाम के तीन जटिल उरुवेल नामक प्राम में रहते थे। वे कम से पाँच सी, तीन सी श्रीर दो सी जटिलों के नेता या गुरु थे। जटिल लोग एक प्रकार के वान-प्रस्थ या वैखानस थे। विनयपिटक ही में यह भी लिखा है कि बुद्ध के समय में सजय नाम के परिव्राजक राजगृह में ढाई सी परि-व्राजकों के साथ रहते थे। इसके सिवा बीद्ध प्रन्थों में "निर्मन्थ" श्रीर "श्राजीविक" सम्प्रदाय के भिश्च श्रों का भी श्रानेक बार उद्धेख श्राया है। स्वयं बुद्ध भी "परिव्राजक" रह चुके थे।

इन उल्लेखों से यह सिद्ध होता है कि जुद्ध-श्रवतार के बहुत पहले से ही भिश्च, परिव्राजक, संन्यासी श्रादि किसी न किसी प्रकार की संस्था या संघ बनाकर एक साथ रहा करते थे। श्रव-एव बुद्धदेव ने जो संघ स्थापित किया था, वह कोई नई चीज नहीं था। इस तरह के संघ उनके समय में बहुत प्रचलित हो चुके थे। बुद्धदेव ने केवल उस समय के संघों के श्राधार पर अपना निज का एक संघ स्थापित किया, जो बढ़ते बढ़ते एक समय में समस्त भारत क्या. बल्कि समस्त एशिया में फैल गया।

श्रव हम बौद्ध संघ का वर्णन करते हुए श्रापको यह बतलाने. का प्रयक्ष करेंगे कि---

- (१) उसमें किस प्रकार के लोग कैसे भर्ती किये जाते थे।
- (२) उसके अन्दर भिक्षुत्रों का जीवन किस प्रकार का था।
- (३) उसकी व्यवस्था और प्रवन्ध किस प्रकार होता था।

संघ में प्रवेश-सब से पहले हम यह बतलाना चाहते हैं कि संघ में किस तरह के लोग भर्ती किये जाते थे चौर उनके भर्ती करने का ढग क्या था। जो स्त्री या पुरुष संसार से विरक्त होकर भिक्षुणो या भिक्षु का जीवन व्यतीत करना चाहते थे, वे बिना किसी जाति-भेद के या बिना ऊँच नीच के किसी विचार के संघ में भर्ती कर लिये जाते थे। बुद्ध के पहले शुद्र वर्ण के लोग वानप्रस्थ, परित्राजक या भिक्षु न हो सकते थे। पर बुद्ध ने ऊँच नीच का भेद उठाकर बौद्ध संघ का द्वार शुद्रों के लिये भी खोल दिया । हाँ निम्नलिखित व्यक्ति, चाहे वे कितनी ही ऊँची जाति के क्यों न होते, संघ में भर्ती नहीं किये जाते थे। वे व्यक्ति ये थे-(१) जिसको कोढ़ या दूसरी छत की बीमारी हो; (२) जो राज-सेवा में हो; (३) जो चोर, डाकू या छुटेरा हो; (४) जिसे राज-दराड मिला हो; (५) जो ऋर्णा (कर्जदार) हो; (६) जो किसी का दास हो; (७) जो पंद्रह वर्ष से कम उम्र का हो; (८) जो नपुंसक हो; (९) जो खूला लॅंगड़ा हो या जिसके किसी श्रंग में कज हो: श्रौर (१०) जिसने किसी की हत्या की हो।\*

जब कोई व्यक्ति घर छोड़कर संघ में भर्ती होने के लिये आता था, तो कहा जाता था कि उसने—"पष्यजा" (प्रत्रज्या) प्रहण् की है। प्रत्रज्या प्रहण् करने के बाद संघ में भर्ती होने के समय जो संस्कार किया जाता था, उसे "उपसम्पदा" कहते थे। उपसम्पदा संस्कार होने के बाद पुरुष या स्त्री "भिक्षु" या शि" कहलाती थी; श्रीर संघ के खन्तर्गत जितने श्रधिकार

 महावग्ग( विनयपिटक )१—३६,४०,४१,४२,४३,४४,४६,४७, ४०,६१,७१ । थे, वे सब बसे प्राप्त होते थे। प्रारम्भ में बुद्ध के समय जो लोग संघ में भर्ती होना चाहते थे, वे बुद्ध के पास जाते थे; और बुद्ध भगवान स्वयं उनका प्रव्रज्या और उपसम्पदा दोनों सस्कार करते थे। सब से पहले जिन लोगों ने बुद्ध के हाथों प्रव्रज्या और उपसम्पदा प्रह्मा की, वे पाँच भिक्षु थे, जो पहले बुद्ध का साथ छोड़कर काशी चले गये थे। पर जब संघ बढ़ा और लोग ऋधिक संख्या में भिक्षु बनने लगे, तब बुद्ध भगवान ने अपने शिष्यों को भी प्रव्रज्या और उपसम्पदा देने का ऋधिकार दे दिया। जो व्यक्ति उपसम्पदा महम्म करने के लिये आता था, पहले उसका मुगडन कराया जाता था। मुगडन के बाद उसे पीत या काषाय वस्त्र धारण करने के लिये दिया जाता था। वस्त्र धारण करके वह भिक्षुओं को प्रणाम करता था और उकड़ूँ होकर बैठ जाता था। इसके बाद वह कहता था—"अहं बुद्धं शरगं गच्छामि। अहं संघं शरगं गच्छामि।"

बाद को "उपसंपदा" के लिये एक नई विधि निकाली गई। इस नई विधि के अनुसार जिस "उपज्काय" (उपाध्याय) से उपसंपदा महण की जाती थी, उसका दरजा बहुत महत्व का सममा जाता था। जो मनुष्य उपसंपदा महण करने के लिये उपाध्याय या श्राचार्य के पास आता था, वह "सद्धिविहारिक" (सार्धिवहारिक" (सार्धिवहारिक) या "अन्तेवासिक" कहलाता था। उपसंपदा महण करने के बाद जिस भिश्च के दस वर्ष बीत चुकते थे और जो योग्य तथा विद्वान होता था, वही आचार्य हो सकता था। अन्तेवासी अपने उपाध्याय से जिस प्रकार उपसंपदा महण करता था, वहा आचार्य हो सकता था। अन्तेवासी अपने उपाध्याय से जिस प्रकार उपसंपदा महण करता था, उसका कम नीचे लिखा जाता है।

अन्तेवासी अपना वस्त्र इस तरह पहनकर कि एक कन्धा खुला रहे, उपाध्याय के पास श्राता था; श्रीर उपाध्याय के चरणों में प्रणाम करके पास ही उकड़ू होकर बैठ जाता था। तब वह हाथ जोड़कर तीन बार कहता था—''भगवन्, मुक्ते श्रपना श्चन्तेवासी बनाइए।" यदि उपाध्याय "हाँ" कह देता था, तो यह सममा जाता था कि उसकी प्रार्थना स्वीकृत की गई। इसके बाद भिक्ष ऋों की एक परिषद् या सभा इस बात पर विचार करने के लिये बैठती थी कि यह मनुष्य संघ में भर्ती किया जाय या नहीं। भिक्षुत्रों की परिषद् या सभा उससे कई प्रश्न करती थी; श्रीर जब वह उन प्रश्नों के उत्तर देने में पूरा उतरता था, तब भर्ती होने के योग्य समभा जाता था। तब संघ का कोई एक भिक्ष कम से कम दस भिक्षत्रों की परिषद् या सभा के सामने श्राकर यह सूचित करता था-"संघ के सब लोग सुनें कि श्रमुक व्यक्ति अमुक उपाध्याय से उपसंपदा प्रहण करना चाहता है। यदि संघ उसे लेने को तैयार हो श्रीर श्राज्ञा दे, तो वह उपस्थित किया जाय।" श्राज्ञा मिलने पर वह व्यक्ति परिषद् के सामने श्राता था श्रीर भिक्षुश्रों के चरण छूकर चकडूँ बैठ जाता था। इसके बाद वह हाथ जोड़कर तीन बार कहता था--"मैं संघ से उपसंपदा के लिये प्रार्थना करता हैं। कृपाकर संघ इस पापपूर्ण संसार से मेरा उद्घार करे।"

तत्र एक योग्य श्रीर विद्वान् भिक्षु यह "नित्त" (इसि या प्रस्ताव ) करता था—"में संघ को सूचित करता हूँ कि श्रमुक नाम का यह व्यक्ति श्रमुक नाम के उपाध्याय से उपसंपदा शहरा करना चाहता है। यदि संघ पसन्द करे, तो में इस व्यक्ति से उसके बारे में प्रश्न करूँ।" संघ की आज्ञा मिलने पर वह उस व्यक्ति से प्रश्न करता था—"क्या तुमको कोढ़, चय या इसी तरह की कोई दूसरी बोमारी तो नहीं है? तुम नपुंसक तो नहीं हो? तुम किसी के दास तो नहीं हो? तुम किसी के ऋणी तो नहीं हो? तुम सरकारी सेवा में तो नहीं हो? क्या तुम्हारे माता-पिता ने तुम्हें इसके लिये आज्ञा दे दी है? तुम बीस वर्ष से कम के तो नहीं हो? तुम्हारा भिज्ञा-पात्र और वस्न तो ठीक हैं? तुम्हारा नाम क्या है? तुम्हारे उपाध्याय का नाम क्या है?"

इन प्रभों का सन्तोपजनक उत्तर मिलने पर एक विद्वान्
और योग्य भिक्षु संघ के सामने यह इति या प्रस्ताव उपिथत
करता था—"मैं संघ को यह सूचित करता हूँ कि अमुक नाम
का यह व्यक्ति अमुक नाम के उपाध्याय से उपसंपदा प्रहण करना
चाहता है। वह सब तरह से उपसंपदा के योग्य है। उसके वस्न
और भित्ता-पात्र भी ठीक है। वह उपसम्पदा महण् करने के
लिये संघ की आज्ञा चाहता है। यदि संघ आज्ञा दे, तो वह
अमुक नाम के उपाध्याय से उपसम्पदा प्रहण् करे। यदि कोई
इस प्रस्ताव के विरुद्ध हो, तो बोले।"

इसी तरह वह संघ के सामने तीन बार घोषणा करता था। जब समस्त संघ यह प्रस्ताव स्वीकृत कर लेता था, तब वह संघ में भर्ती किया जाता था और उसका उपसम्पदा संस्कार पूरा होता था।

पर दो प्रकार के व्यक्ति ऐसे थे, जो संघ में किसी प्रकार भर्ती नहीं किये जाते थे। उनमें से एक तो वे लोग थे, जो पहले किसी विरुद्ध धर्म में थे, पर किसी कारण से बौद्ध संघ में आना

चाहते थे; श्रीर दूसरे वे लोग, थे, जिनकी उम्र पंद्रह वर्ष से अधिक और बीस से कम होती थी। जो लोग कोई दूसरा धर्म छोड़कर संघ में भर्ती होना चाहते थे, उन्हें संघ की श्रोर से यह श्राह्मा मिलती थी कि तुम चार मास तक "परिवास" करो; श्रर्थात् चार महीने तक यहाँ रहकर अपने चाल चलन की परीचा दो । यदि वे चार महीने के अन्दर अपने चाल चलन से भिक्षत्रों को प्रसन्न न कर सकते थे. तो उनका उपसम्पदा संस्कार नहीं किया जाता था। जो व्यक्ति पंद्रह वर्ष से ऋधिक, पर बीस वर्ष से कम का होता था, वह केवल "प्रव्रज्या" संस्कार के योग्य समका जाता था: श्रौर "उपसम्पदा" के लिये उसे बीस वर्ष की उम्र तक रुकना पड़ता था। इस बीच में उसे बद्दत कड़े नियमों का पालन करके किसी उपाध्याय के ऋधीन रहना पडता था। इस अवस्था में वह "सामणेर", "श्रामणेर" या "श्रमणोदेश" (जिसका उद्देश्य श्रमण होना हो) कहलाता था। उसे (१) हिंसा न करना, (२) चोरी न करना, (३) झठ न बोलना, (४) नशा न करना. (५) व्यभिचार न करना. (६) ऋसमय भोजन न करना. (७) सुगन्धि इत्यादि का व्यवहार न करना, (८) खाट या गहेदार बिछौने पर न सोना, (९) नाचने, गाने श्रौर बजाने तीनों से प्रेम न करना, (१०) सोना श्रीर चाँदी काम में न लागा, इन दस शीलों का नियमपूर्वक पालन करना पड़ता था। यदि वह पहले पाँच शील या नियम तोड़ता था, या बुद्ध, धर्म श्रौर संघ के विरुद्ध कुछ कहता था, या असत्य सिद्धान्तों का पोपण करता था, या भिक्षणियों के साथ व्यभिचार करता था, तो वह संघ से निकाल दिया जाता था। यदि वह पूर्वीक अन्तिम पाँच नियमों में से कोई नियम तोड़का था, तो उसे केवल द्राह दिया जाता था। उपाध्याय की आज्ञा से कोई एक भिक्ष उसे दराड दे सकता था।

भिक्षुणियों का भी प्रव्रज्या ऋौर उपसंपदा संस्कार उसी तरह होता था, जिस तरह भिक्षऋों का होता था।

संघ का भीतरी जीवन—उपसम्पदा संस्कार के बाद नये भिक्षु को संघ के सब नियम बता दिये जाते थे। संघ में उसे किस तरह का जीवन बिताना पड़ेगा, यह भी उसे बताया जाता था। भिक्षुत्रों को संघ में रहकर कैसा पवित्र जीवन बिताना पड़ता था, यह उसके निम्नलिखित नियमों से प्रकट होगा।

- (१) जिस भिक्षु को उपसम्पदा संस्कार मिल गया हो, उसे हर एक प्रकार के व्यभिचार से बचना चाहिए।
- (२) उसे किसी दूसरे का एक तिनका भी बिना पूछे न लेना चाहिए श्रौर न कोई चीज चुरानी चाहिए।
- (३) उसे कोई जीव न मारना चाहिए; यहाँ तक कि एक ज्यूँटी की भी हत्या न करनी चाहिए।
- (४) उसे किसी दैवी या मानुषी शक्ति का दावा न करना चाहिए।

संघ के नियमों के ऋनुसार ऋपना जीवन बिताने के लिये बिरोप प्रकार की शिला भी आवश्यक थी। इसलिये यह नियम था कि नया भिक्षु पहले दस वर्षों तक ऋपने उपाध्याय या आवार्य के बिलकुल ऋधीन रहे। दोनों में कैसा सम्बन्ध रहना आवश्यक होता था, यह विनयपिटक के "महावग्ग" में बहुत विस्तार के साथ दिया है। दोनों के पारस्परिक संबंध के विषय में गौतम

बुद्ध ने यह नियम बताया था—"हे भिक्षुओ, उपाध्याय को चाहिए कि वह "सद्धिविहारिक" या शिष्य को अपने पुत्र की तरह सममे; और सद्धिविहारिक को भी चाहिए कि वह उपाध्याय को अपने पिता की तरह माने। इस तरह दोनों एक दूसरे का आदर, विश्वास और सहयोग करते हुए धर्म और विनय की उन्नति करें।"

सद्धिविहारिक अपने उपाध्याय की सेवा दास या भृत्य की तरह करता था। वह प्रातःकाल उपाध्याय को कुछा दातुन करने के लिये पानी, श्रीर तब जलपान देता था। वह उपाध्याय के साथ भिद्या माँगने के लिये जाता था, उसे पीने के लिये पानी देता था, उसके स्नान के लिये पानी लाता था, उसके वस्त्र सुखाता था और उसके रहने का स्थान माइता बुहारता था। तात्पर्य यह कि वह उपाध्याय की हर प्रकार से सेवा करता था।

इसी तरह उपाध्याय भी अपने सिद्धिविहारिक की आत्मिक और शारीरिक उन्नित का पूरा पूरा ध्यान रखता था। वह उसे शिचा देता था, बीमारी में उसकी सेवा टहल करता था और हर प्रकार से उसकी देखभाल रखता था। यदि शिष्य कोई बहुत ही अनुचित कार्य करता था, तो उपाध्याय उसे निकाल देता था; किन्तु चमा माँगने पर उसे चमा भी कर देता था। यदि उपाध्याय संघ छोड़कर कहीं चला जाता था, या मर जाता था, या गृहस्था-अम में लौट जाता था, या किसी दूसरे संप्रदाय का अनुयायी हो जाता था, तो सिद्धिविहारिक को अपने लिये दूसरा आवार्य चुनना पहता था।

उपाध्याय के साथ दस वर्षी तक इसी तरह रहने के बाद

भिश्च बौद्ध संघ का एक पूरा श्रंग हो जाता था। श्रव इसका जीवन संघ के जीवन में इतना मिल जाता था कि इसके व्यक्तिगत जीवन का एक तरह से लोप ही हो जाता था। श्रेटी होटी वातों में भी उसे संघ के नियमों के श्रनुसार ही श्रपना जीवन बिताना पड़ता था। यिद वह उन नियमों का कुछ भी भंग करता था, तो उसे संघ की श्रोर से उचित दएड दिया जाता था। उसे किस तरह का वस्त्र पहनना चाहिए, कहाँ सोना चाहिए, कहाँ बैठना चाहिए, कैसा भोजन करना चाहिए, कैसा पात्र रखना चाहिए, कैसे स्नान करना चाहिए, कैसा पात्र रखना चाहिए, कैसे स्नान करना चाहिए इत्याद छोटी छोटी बातों के भी अनेक नियम थे, जिनका पालन करना भिक्षुश्रों के लिये परमावश्यक था। इन नियमों का संबंध भिक्षु के समस्त जीवन से था। बौद्ध संघ का यह सिद्धांत था कि भिक्षु तुच्छ से तुच्छ श्रीर श्रावश्यक से श्रावश्यक कार्य भी संघ की श्राहा के विना न करे।

भिक्षु श्रों को तीन वस्त्र पहनने की खाझा थी, जो "त्रिची-वर" कहलाते थे। "अन्तर्वासक", "उत्तरासंग" श्रीर "संघाटी" ये तीनों मिलकर त्रिचीवर कहलाते थे। काषाय रंग के होने के कारण भिक्षुश्रों के वस्त्रों को "काषाय" भी कहते थे। "अन्त-वासक" नीचे का वस्त्र या श्रीर कमर से लटकता रहता था। "उत्तरासंग" उत्तर का वस्त्र या श्रीर उससे एक कन्धा, छाती श्रीर होनों जाँचें ढकी रहती थीं; अर्थात् वह एक कन्धे से लेकर होनों जाँचों के नीचे तक लटकता रहता था। "संघाटी" भी उत्तर का वस्त्र था, श्रीर वह छाती तथा होनों कन्धों के चारों श्रोर लपेटा जाता था। वह एक तरह का लबादा सा होता था और कन्धों से लेकर जाँघों तक लटकता रहता था। वह कमर में एक डोरी से बाँघ लिया जाता था। उपासकों या गृहस्य बौद्धों के लिये यह बड़े पुरुष का कार्य गिना जाता था कि वे संघ के मिक्षुत्रों को वस्त्र देकर उनकी त्रावश्यकता पूरी करें। हर वर्षा ऋतु के श्रनन्तर प्रत्येक संघ में वस्त्रों का वितरण होता था।

भिक्षुत्रों के लिये खड़ाऊँ पहनना मोग-विलास सममा जाता या। बौद्ध प्रन्थों में कई प्रकार के जूतों का पहनना खास तौर पर मना किया गया है। छाता श्वनावस्यक गिना जाता था। हाँ, पंखा श्रीर चौरी काम में लाना मना नहीं था। इन तीन वस्त्रों के सिवा भिक्षुत्रों की सामग्री एक भिन्ना-पात्र, एक मेखला (कर्धनी), एक वासि (उस्तरा), एक सूची (सूई) श्रीर एक परिस्नावण् (छन्ना) था। उस्तरा सिर श्रीर दाढ़ी के बाल बनाने के लिये काम में लाया जाता था। श्राम तौर पर भिक्षु लोग हर पन्द्रहों दिन एक दूसरे का मुगड़न कर दिया करते थे।

वर्षा ऋतु में भिक्षुत्रों को भ्रमण करने की आज्ञा न थी। वर्षा काल उन्हें एक ही जगह रहकर बिताना पड़ता था। "वर्षा-वास" या चातुर्मास्य न्यापाद की पूर्णिमा से प्रारम्भ होकर कार्तिक की पूर्णिमा को समाप्त होता था। यह पता नहीं लगता कि जब बौद्ध संघ का प्रारम्भ हुन्ना, तब भिक्षु लोग चातुर्मास्य में तथा श्रम्य ऋतुत्र्यों में कहाँ रहते थे। कहा जाता है कि ग्रुरू ग्रुरू में भिक्षुत्रों के रहने का कोई निश्चित स्थान न था। वे या तो वनों में रहते थे, या पृदां के नीचे पड़े रहते थे, या पहाइ की गुफाओं में रहते थे, या श्रमान में रहते थे, या खुली हवा में रहते थे, या पूत्रा का ढेर विद्याकर रात काट देते थे। यह देखकर राज-

गृह के एक सेठ ने भिक्षुओं के लिये मकान बनवाने की इच्छा प्रकट की। इस पर भगवान् बुद्ध ने भिक्षुओं से कहा— "भिक्षुओं, मैं तुन्हें पाँच प्रकार के स्थानों में रहने की अनुमति देता हूँ—यथा (१) विहार, (२) श्रह्योग (गरुड़ की श्राकृति का बना हुआ मकान ), (३) प्रासाद, (४) हम्यें (पत्थर का छतदार मकान) और (५) गुहा।" भिक्षुओं से यह सुनकर कि भगवान् ने अपनी श्रनुमति दे दी है, उस सेठ ने एक ही दिन में साठ मकान बनवा दिये। इस पर बुद्ध ने उस सेठ को धन्यवाद दिया।

"विहार" से केवल मठ ही का तारपर्य नहीं है, बल्कि उससे मन्दिर या पूजन स्थान का भी तारपर्य है। मठ के लिये दूसरा राय्द "संघाराम" भी है। हर एक बड़े संघाराम के साथ एक विहार या पूजा-मन्दिर श्रवश्य रहता था। गुहा एक प्रकार का कोठा था, जो पहाइ की चट्टान काटकर बनाया जाता था। जो सब से प्राचीन गुहाएँ श्रव तक मिली हैं, वे गया के पास बराबर श्रीर नागार्जुनि की पहाइयों में हैं। ये गुफाएँ श्रशोक श्रीर उसके पोते दशरथ ने श्राजीविकों के लिये बनवाई थीं।

भिक्षुत्रों के लिये बुद्ध भगवान की यह त्राज्ञा थी कि वे अपनी जीविका के लिये स्वयं अपने श्रम से उपार्जित करें, श्रर्थात् वे भिक्ता माँगकर भोजन करें। पर साथ ही उनके लिये एक यह भी नियम था कि वे भिक्ता माँगते समय मुँह से कुछ भी न कहें; अर्थात् जो कुछ उन्हें मिले, उसे चुपचाप प्रहुण कर लें।

भिक्षु लोग बीमारी की हालत में दवा के तौर पर घी, मक्खन, तेल, शहद और चीनी काम में ला सकते थे। विनय- पिटक में भिन्न प्रकार की औषधियाँ बनाने और चीर फाड़ करने की विधि लिखी है, जिससे हमें उस समय की वैद्यक विद्या का भी कुछ कुछ पता लगता है।

संघ का प्रबन्ध-अब हम यह बतलाना चाहते हैं कि संघ की व्यवस्था और प्रबन्ध कैसा था। जब तक बुद्ध भग-वान जीवित थे, तब तक उनकी आज्ञा और उनके शब्द ही संघ के लिये कानून का काम देते थे। पर दो कारणों से यह व्यवस्था स्थायी न हो सकती थी। पहला कारण तो यह था कि देश में संघ का विस्तार इतना ऋधिक हो रहा था कि एक आदमी के वश का न रह गया था। दूसरा कारण यह था कि बुद्ध के बाद भी संघ का ठीक ठीक परिचालन करने के लिये किसी स्थायी व्यवस्था की त्रावश्यकता थी। त्रातएव धीरे चीरे उस स्थायी व्यवस्था का विकास होने लगा । यद्यपि यह व्यवस्था बहुत दिनों में पूर्ण विकास को पहुँची, तथापि इसका बीज युद्ध के जीवन-समय में ही पड़ गया था। बुद्ध के निर्वाण के बाद जब संघ ऋपने पूर्ण विकास को पहुँच चुका था, तब भी बुद्ध की आज्ञा और बुद्ध के शब्द ही संघ के लिये कानून थे। वास्तव में संघ का यह एक माना हुआ सिद्धान्त था कि बुद्ध को छोड़कर श्रीर कोई संघ के लिये नियम या कानून नहीं बना सकता था। दूसरे लोग युद्ध के बनाये हुए नियमों की केवल ज्याख्या कर सकते थे; पर नये नियम नहीं बना सकते थे। यह सिद्धान्त बुद्ध के निर्वाण के बाद राज-गृह की प्रथम बौद्ध महासभा में निश्चित हुआ था।

हर एक संघ ऋपने प्रवन्ध में स्वतंत्र था। कोई ऐसी बड़ी संस्थान थी, जो कुल संघों पर ऋपना दवाव रख सकती। यह एक बड़ी कमी थी, जिसका अनुभव बुद्ध के समय में ही होने लगाथा #। इस कमी का परिग्राम यह हुआ। कि सब संघ अपनी अपनी डफली लेकर अपना अपना राग अलापने लगे थे। कदाचित् इसी कारण पीछे से संघ का हास ऋौर ऋघःपतन भी हुआ। बुद्ध के बाद कोई ऐसी संख्यायाव्यक्तिन था, जो सब संघों पर श्रपना दबाव रखता । बुद्ध ने श्रपना कोई उत्तराधिकारी भी नहीं नियुक्त किया था। हाँ, उन सब में एक बात की समान-ताथी। वह यह कि संघ के बारे में जो कुछ बुद्ध ने कहाथा या जो निमम उन्होंने बनाये थे, उनके विरुद्ध कोई संघ न जा सकता था: श्रीर न उन नियमों में कोई परिवर्तन कर सकता था। "महापरिनिच्यानसूत्त" में ऋपने निर्वाण के समय बुद्ध भगवान् ने अपने प्रिय शिष्य आनन्द से कहा था—"आनन्द, कदाचित् तुममें से कुछ लोग यह सोचें कि भगवान के निर्वाण के उपरांत हम लोगों को शिचा देनेवाला ऋब कोई न रहेगा। पर ऐसा सोचना ठीक नहीं है। संघ के लिये जो सत्य सिद्धान्त श्रीर जो निमय हमने बना दिये हैं, वही तुम्हारे लिये गुरु श्रौर श्राचार्य का काम देंगे।"

आइये अव यह देखें कि प्रत्येक संघ का प्रबन्ध किस प्रकार होता था। इस सम्बन्ध में ध्यान देने योग्य पहली बात यह है कि संघ का कुत प्रबन्ध सब भिद्धुओं की राय से या बहुमत से होता था। प्रत्येक संघ में एक परिषद् होती थी। उस परिषद् की बैठक कब होनी चाहिए, कैसे होनी चाहिए, किन किन लोगों को उसमें राय देनी चाहिए, और कैसे राय देनी चाहिए, इन सब \* महावभा ( १०. १-५.)

बातों के नियम ''महावग्ग" में बहुत विस्तार के साथ दिये हैं 🛊 । जिन भिक्षत्रों को उपसम्पदा मिल चुकी होती थी, वे कुल भिक्ष श्रपने संघ की साधारण परिषद के सभ्य हो सकते थे। उनमें से हर एक को उस परिषद् में सम्मति देने का श्रधिकार होता था। हाँ, कभी कभी दएड के तौर पर किसी किसी भिक्ष से सम्मति देने का ऋधिकार छीन लिया जाता था। परिषदु की कोई बैठक तब तक नियमानुकूल न समभी जाती थी, जब तक सम्मति देने का श्रिधिकार पाये हुए कुल सभ्य उसमें उपस्थित न होते थे: या किसी कारण श्रुतपरिथत होने पर नियमानुसार श्रुपनी सम्मति न प्रकट करते थे। श्रनुपरिथत सभ्यों की नियमानुमोदित सम्मति को ''छन्द'' कहते थे। ''महावग्ग'' (९.४.) में इस विषय के नियम दिये हैं कि कम से कम कितने भिक्षुत्रों की उपस्थिति होने पर परिपद की बैठक हो सकती थी। भिन्न भिन्न कार्यों के लिये भिन्न भिन्न सख्या नियत थी । कुछ कार्य तो ऐसे थे, जिनके लिये केवल चार भिक्षश्रों की उपस्थिति श्रावश्यक थी: श्रौर कुछ कार्य ऐसे थे. जिनके लिये कम से कम बीस भिक्षुत्रों का उपस्थित होना परमावश्यक था। यदि किसी उपस्थित सभ्य की सम्मति में परिषद की बैठक नियम-विरुद्ध होती थी, तो वह उसका विरोध कर सकताथा।

जब परिषद् में सन भिक्षु जमा हो जाते थे, तन जो सभ्यः प्रस्ताव करना चाहता था, वह अपना प्रस्ताव परिषद् के सामने रखता था। प्रस्ताव की सूचना को "चित्ते" या "क्षप्ति" कहते थे। "क्षप्ति" के उपरान्त "कम्मवाची" होती थी; अर्थात् उपस्थित

<sup>\*</sup> महावस्म ( ९. ३. )

ं से यह प्रश्न किया जाता था कि ऋाप लोगों को यह प्रस्ताव स्वीकृत है या नहीं। यह प्रश्न या तो एक बार किया जाता था, या तीन बार । जब संघ के सामने नियम के ऋनुसार एक बार या तीन बार प्रस्ताव रख दिया जाना था, तब वह ऋाप ही ऋाप स्वीकृत हो जाता था। यदि कोई सभ्य उसके विरुद्ध कहता था और उस पर मत-भेद होता था, तो बहुमत के ऋनुसार निर्णय होता था। उपस्थित सभ्यों की राय वाकायदा ली जाती थी। संघ की और सं एक भिक्षु सब लोगों की राय लेने के लिये नियुक्त किया जाता था। #

यदि परिपट् के सामने कोई ऐसा गंभीर श्रौर पेचीदा मामला रखा जाता था, जिसे वह परिपट् न तै कर सकती थी, तो वह मामला उसी स्थान के किसी ऐसे सघ के पास भेज दिया जाता था, जिसमें उससे श्रीधक भिक्षु रहते थे। विनयपिटक के चुझ-वग्ग (४. १४-१७) में इस कार्य की विधि विस्तारपूर्वक दी गई है। जिस संघ के पास यह मामला भेजा जाता था, वह पहले से यह तै कर लेता था कि हम जो फैसला करेंगे, वह तुम्हें मानल पड़ेगा। तव वह संघ उस मामले पर विचार करता था। यदि मामला पेचीदा होता था श्रौर उस पर बहुत वाद-विवाद होता था, तो वह मामला एक विशेष परिपट् के सामने रक्खा जाता था। इस परिपट् के लिये केवल बहुत ही योग्य श्रौर प्रसिद्ध भिक्षु चुने जाते थे। यदि विशेष परिपट् भी उस मामले के फिर संघ के पास भेज देती था; श्रौर संघ में यह मामला बहुमत के श्रान-

<sup>\*</sup> न्यवगा (४. ६.)

सार तै होता था। संघ का साधारण कार्य चलाने के लिये संघ की द्योर से कुछ भिछु नियुक्त थे। ऐसे पदाधिकारियों की संख्या संघ के भिछु द्यों की संख्या के द्यादार भिन्न भिन्न होती थी; पर निम्नलिखित पदाधिकारी प्रायः प्रत्येक संघ में रहते थे—(१) "भक्तो हेशक"—जो भिछुत्रों को भोजन बाँटता था; (२) "भएडा-गारिक"—जो भएडार का प्रबन्ध करता था; (३) "शयनासन-वारिक"—जो भिछुत्रों के सोने द्यौर रहने का प्रबन्ध करता था; (४) "चीवर प्रतिप्राहक"—जो भिछुत्रों के लिये वस्त्रों का प्रवन्ध करता था; (५) "वीवरभाजक"—जो भिछुत्रों के लिये वस्त्रों का प्रवन्ध करता था; (५) चीवरभाजक"—जो भिछुत्रों को भिन्ना-पात्र बाँटता था; (६) "पात्रप्राहापक"—जो भिछुत्रों को भिन्ना-पात्र बाँटता था; (७) "द्यारामिक प्रेत्तक"—जो मालियों का निरीन्त्रण करता था; श्रीर (८) "पानीयवारिक"—जो पीने के लिये पानी का प्रबन्ध करता था \*। किसी किसी संघ में "नवकर्मिक" नाम का एक त्रौर पदाधिकारी रहता था, जिसका काम नई इमारतें बनवाना त्रौर पुरानी इमारतों की देखभाल करना होता था।

प्रत्येक संघ में जितने भिक्ष होते थे, उन सब के ऋधिकार बराबर होते थे। हाँ, वृद्ध और विद्वान् भिक्षुओं का उनकी विद्वत्ता और वृद्धावस्था के कारण ऋधिक आदर होता था। भिक्षुओं में ऋवस्था और विद्या के ऋनुसार थेर (स्थिवर) तथा दहर, उपा-ध्याय तथा सार्धविहारी, ऋाचार्य तथा ऋन्तेवासी होते थे। पर उनमें भी श्रापस में और किसी तरह का भेद-भाव न था।

भिक्षुनियों का संघ विलकुत अलग ही था। भिक्षुनियों के

इन सब पदाधिकारियों के नाम "चुल्लवग्ग" (४-४ और ६-२१) में दिये हैं।

लिये भी वही सब नियम थे, जो भिक्षु श्रों के लिये थे। श्राम तौर पर भिक्षुनिश्रों का संघ भिक्षुश्रों के संघ के श्रधीन रहता था। बौद्ध प्रन्थों में भिक्षुनिश्रों का दरजा भिक्षुश्रों से नीचा रक्खा गया है; क्यों कि बुद्ध भगवान का यह मत था कि रित्रयों का प्रवेश होने से बौद्ध संघ की पवित्रता कदाचित् जाती रहेगी। इस हानि से बचने के लिये बहुत से नियम श्रीर उपनियम बनाये गये थे। पर सिद्धांतों में भिक्षु-संघ श्रीर भिक्षुनी-संघ में कोई भेद न था। भिक्षुनी-संघ के विषय में सब बातें ''चुहवग्ग'' में विस्तार के साथ लिखी हैं।

उपर बौद्ध संघ का जो वर्णन दिया गया है, उससे तीन वातें सिद्ध होती हैं। एक तो यह िक बौद्ध काल में सहयोग का प्रचार बहुत श्रिधिक था। संघ शब्द ही सहयोग का सूचक है। इसी सहयोग के भाव की बदौलत बौद्ध धर्म इतनी उन्नति कर सका था। दूसरी यात यह सिद्ध होती है िक बौद्ध काल में बहुमत का बड़ा श्रादर था। बहुमत से जो बात तै हो जाती थी, वहीं सर्वमान्य होती थी। तीसरी बात जो सिद्ध होती है, वह यह है िक बौद्ध काल में ऊँच नीच का भेद बहुत कम था। ब्राह्मण की भाँति शुद्र भी संघ में प्रवेश कर सकता था; श्रीर श्रपनी योग्यता तथा चरित्र से उच्च से उच्च प्रतिष्ठा का श्रीवकारी हो सकता था। यहीं तीन बातें ऐसी हैं, जिनके कारण बौद्ध काल का इतिहास भारतवर्ष के इतिहास में सदा श्रमर रहेगा।

### सातवाँ ऋध्याय

# प्राचीन बौद्ध काल का राजनीतिक इतिहास

### शैशुनाग वंश

शैशुनाम यंश की स्थापना—शैशुनाम वंश प्राचीन बौद्ध-काल का पहला राजवंश है, जिसके बारे में ऐतिहासिक प्रमाण मिलते हैं, श्रौर जिसका समय यदि पूरी तरह नहीं, तो मोटे तौर पर अवश्य निश्चित हो गया है। इस वंश का नाम "शैशुनाम" इसलिये पड़ा कि इसका पहला राजा तथा संस्थापक शिशुनाम था, जिसने ई० पू० ६०० के लगभम इस वंश की नींव डाली। उसने चालीस वर्षों तक राज्य किया। वह एक छोटे से राज्य का राजा था। श्राजकल पटना और गया नाम के जिले इस राज्य को शामिल थे। गया के पास प्राचीन राजगृह उसकी राजधानी था।

• बिम्बसार—इस वंश का पाँचवाँ राजा बिम्बसार था। यह पहला राजा है, जिसके विषय में कुछ विशेष ऐतिहासिक वृत्तान्त माळूम हुझा है। इसने एक नवीन राजगृह की नींव डाली। झंग देश को भी जीतकर इसने अपने राज्य में मिला लिया। आजकल के भागलपुर और मूँगेर जिलों को प्राचीन झंग देश सममना चाहिए। मगध राज्य की उन्नति और आधिपत्य का सूत्रपात इसी झंग देश की जीत से हुआ। अतएव विम्बसार यदि मगध साम्राज्य का सहा संस्थापक कहा जाय, तो अनुचित

नहीं। उसने कोशल तथा वैशाली \* के दो पड़ोसी तथा महा-शक्तिशाली राज्यों की एक एक राजकुमारी से विवाह करके श्रपनी शक्ति तथा प्रतिष्ठा श्रौर भी बढ़ाई। विन्विसार का राज्य-काल ई० पू० ५२८ से ई० पू० ५०० तक माना जाता है।

अजातराष्ट्र (क्षिक )—कहा जाता है कि विश्विसार खंतिम समय में राज्य की बागडोर श्रपने पुत्र श्रजातराष्ट्र ! श्रथवा कृ (एक के हाथ में देकर एकान्त-वास करने लगा। किंतु अजातराश्रु ने शीम महाराज बनने के लिये अपने पिता को भूखों मार डाला; श्रीर इस प्रकार वह पितृ-हत्या करके ई० पू० ५०० के लगभग गद्दी पर वैठा। बौद्ध प्रथों से पता लगता है कि जब वह राजगद्दी पर आया, तब बुद्ध भगवान जीवित थे और इस राजा से एक बार मिले भी थे। लिखा है कि अजातराश्रु ने बुद्ध भगवान के सामने श्रपने पाणें के लिये परचाताप किया और उन से बौद्ध धर्म की दोन्ना प्रहण्य की। कोशल देश के राजा के साथ अजातराश्रु का युद्ध हुआ। जान पड़ता है कि इस युद्ध में अजातराश्रु की जीत रही और कोशल देश पर मगध का सिका जम गया। अकेले कोशल ही को दबाकर अजातराश्रु संतुष्ट नहीं हुआ। उसने तिरहुत पर भी आकमण किया, जिसका फल यह हुआ कि वह तिरहुत को

<sup>ः</sup> आजकल के अयोध्या और मुजफ्फरपुर के अपले कम से प्राचीन कोशल तथा वैशाली थे।

<sup>†</sup> श्रीयुक्त बाo काशीप्रसाद जायसवाल ने अजातवाशु की मूर्ति का पता लगाया है, जो मथुरा के अजायबघर में खबी हुई है। ( जर्नल आफ बिहार एंड ओबीसा रिसर्च सोसाइटी, जिल्द ६, आग २, १० १७३–२०४)

अपने राज्य में मिलाकर गंगा और हिमालय के बीचवाले प्रदेश का सम्राट् बन गया। उसने सोन और गंगा निदयों के संगम पर पाटलिमाम के समीप एक किला भी बनवाया। इसी किले के आस पास अजातशत्रु के पोते उदयन ने एक नगर की नींब डाली, जो इतिहास में कुसुमपुर, पुप्पुर अथवा पाटलिपुत्र आदि नामों से प्रसिद्ध है। बढ़ते बढ़ते यह नगर केवल मगध की ही नहीं, वरन् समस्त भारत की राजधानी बन गया। फारस का बादशाह दारा अजातशत्रु का समकालीन था। उन दिनों सिंध और पंजाब का कुछ भाग फारस साम्राज्य में था। इस बात के पुष्ट प्रमाण मिलते हैं कि भगवान बुद्ध का निर्वाण अजातशत्रु के राज्य-काल में हुआ। अजातशत्रु के पापमय जीवन का अन्त ई० पू० ४७५ के लगभग हुआ।

शैष्ठनाग वंश का अन्त—पुराणों के अनुसार अजातराष्ठ्र के बाद उद्दर्भ के राज्य किया। दर्शक के बाद उद्दर्भ अथवा उद्दियन् ई० पू० ४५० के लगभग राजगद्दी पर बैठा। कहा जाता है कि उसी ने पाटलिपुत्र अथवा कुसुमपुर नामक नगर बसाया। उद्दियन् के बाद नंदिवर्द्धन और महानन्दिन् हुए, जिनके नाम मात्र पुराणों में मिलते हैं। महानन्दिन् शैष्ठानाग वंश का अंतिम राजा था। उसकी एक शूदा रानी से महान

अंशुक्त काशिप्रसाद जायखवाल ने उदियन तथा नन्दिवर्दन की मूर्तियों का पता लगाया है, जो कलकते के अजायबबर में रबा हुई हैं। (जर्नल आफ बिहार एंड लोबीसा रिसर्च, सोसाइटी, जिल्द ५, भाग १, पृ० ८८-१०६.)

पद्मनंद नाम का पुत्र हुत्र्या, जो मगध राज्य को बलपूर्वक छीनकर आप वहाँ का राजा बन बैठा।

## नंद वंश

महापद्म नंद-महापद्म नंद ने ई० पू० ३७१ के लगभग नंद वंश की स्थापना की। यह बड़ा प्रसिद्ध ऋौर प्रतापशाली राजा था, किंतु साथ ही बड़ानिर्दय श्रौर लोभी भीथा। ऐसा मालूम होता है कि इन्हीं अवगुर्णों के कारण तथा शूद्र जाति की की से उत्पन्न होने के कारण ब्राह्मण लोग इसके कट्टर शब्रु हो गये। जब सिकंदर ने एशिया के श्रन्य देशों को जीतकर भारत-वर्ष पर चढ़ाई की, तब महापद्म नंद ने ४ हजार हाथी, २० हजार सवार ऋौर २ लाख पैदल सेना लेकर उसके विरुद्ध प्रयाग किया। किंतु सिकंदर पंजाब से आगे न बढ़ा: इस कारण महापदा नंद से उसकी मुठभेड़ न हुई। महापदा नंद की एक रानी से ऋाठ पुत्र हुए, जो पिता को मिलाकर "नव नंद" के नाम से विख्यात हैं। कहते हैं कि मुरा नाम की एक दासी से चन्द्र-गुप्त नामक एक पुत्र ऋौर हुआ, जो "मौर्य" के नाम से प्रसिद्ध है। किंतु यह बात किसी पुराण में नहीं मिलती कि नंद वंश के साथ चन्द्रगुप्त मौर्य का कोई पारिवारिक संबंध था । पुराणों में केवल ्यह लिखा मिलता है-- "ततश्च नव चैतानंदान् कौटिल्यो नाह्य-ग्रस्समुद्धरिष्यति तेषामभावे मौर्याः पृथिवीं भोक्ष्यंति । कौटिल्य एव चन्द्रगुप्तं राज्येऽभिषेश्यति ।" अर्थात् "तब कौटिल्य नाम का एक ब्राह्मण नवों नंदों का समूल नाश करेगा। उनके श्रभाव में मौर्य नाम के राजा पृथ्वी पर राज्य करेंगे। वही कौटिल्य नाम का श्राह्मण चंद्रगुप्त को राजगदी पर बैठावेगा।" केवल विष्णु पुराण की टीका में इतना और श्रिधिक लिखा हुआ है—"चंद्रगुप्तं नंन्दस्यैव शूद्रायां मुरायां जातं मौर्याणां प्रथमम्।" श्र्यात् "चंद्र-गुप्त का नाम मौर्य इसलिय पड़ा कि वह राजा नन्द की मुरा नामक शूद्रा दासी से उत्पन्न हुआ था।" मुद्राराच्चस नाटक से इतना और पता लगता है कि चन्द्रगुप्त नन्द के वंश का था। किन्तु उसमें यह कहीं नहीं लिखा मिलता कि वह नन्द का पुत्र था। चन्द्रगुप्त मौर्य का इतिहास लिखने के पहले हम सिकन्दर के आक्रमण का कुछ युत्तान्त लिख देना चाहते हैं।

### सिकंदर का आक्रमण

सिकन्दर का आगमन—महा प्रतापी सिकन्दर, फारस, सीरिया, मिल्ल, फिलीरिया, फिलस्तीन, बाबिलोन, बैक्ट्रिया आदि एशियाई देशों को जीतता और अपने राज्य में मिलाता हुआ ई० पू० ३२७ में लगभग ५०-६० हजार बीर योद्धाओं के साथ, हिन्दू कुश के दरों को लॉघकर सिकन्दरिया ( अलेक्ज़न्ट्रिया ) नगर में आकर ठहरा। उस समय कावुल और सिन्धु निदयों के बीच का प्रदेश, जो आजकल का अफगानिस्तान और पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त है, कई छोटी छोटी स्वतन्त्र तथा युद्ध-प्रिय जातियों के अधिकार में था। ये जातियों आपस में सदा लड़ा मगड़ा करती थीं। इनको जीतता तथा इनका दमन करता हुआ सिकन्दर अपनी बड़ी सेना के साथ सिन्धु नदी के किनारे पर आया; और ई० पू० ३२६ की वसन्त ऋतु में उसने अटक से सोलह मील उपर ओहिन्द नामक स्थान के पास नावों का पुल

बनाकर सिन्धु नदी को पार किया। फिर उसने तत्त्रिला में प्रवेश किया। तत्त्रिला के राजा आंभि अथवा आंफिस ने सिकन्दर की शरण में आकर उससे पहले ही सन्धिकर ली थी। वह तन, मन, धन से सिकन्दर की सहायता करने को उद्यत हो गया। तत्त्रिला के राजा की इस कायरता का कारण यह था कि उस समय अभिसार नाम के पड़ोसी राज्य से तथा एक और वहे राज्य से, जिसका राजा पौरस (पौरव अथवा पुरुवर्ष) था, उस की परम श्रुताथी। इन्हीं दोनों राज्यों के विरुद्ध वह सिकन्दर की सहायता चाहता था और उसकी मदद से उन दोनों को कुचल डालने की इच्छा रखता था। तत्त्रिला नगर में आकर सिकन्दर ने पौरस के पास यह सन्देश मेजवाया कि आत्मसमर्पण करके हमारा आधिपत्य स्वीकृत करो; नहीं तो तुम पर चढ़ाई की जायगी।

पोरस के साथ युद्ध—पोरस फेलम श्रौर चनाव निद्यों के बीचवाल प्रदेश का राजा था। पोरस ने सिकन्दर के पास उसके दूत के द्वारा बहुत ही छद्धत तथा श्रवज्ञापूर्ण उत्तर भेज-वाया, जिससे चिढ़कर सिकन्दर ने सेना को उसके उपर चढ़ाई करने की श्राज्ञा दी। पोरस भी श्रपनी पूरी शक्ति के साथ सिकन्दर का मुकाबला करने के लिये तैयार बैठा था। फेलम नदी के किनारे दोनों का मुकाबला हुआ, जिसमें कई कारणों से सिकन्दर की जीत हुई। पोरस बहुत घायल हुआ और कैंद कर लिया गया। सिकन्दर ने भारतवर्ष में जितनी लड़ाइयाँ लड़ीं, उनमें यह लड़ाई सब से अधिक प्रसिद्ध और गहरी थी। जब पोरस सिकन्दर के सामने लाया गया, तब उस के इष्ट पुष्ट शरीर तथा

शिष्टाचार और सभ्य व्यवहार से सिकन्दर बहुत प्रसन्न हुआ; और उसने पोरस से पूछा कि मैं तुम्हारे साथ कैसा वर्ताव करूँ ? इस पर पोरस ने कहा कि जैसा एक राजा को दूमरे राजा के साथ करना चाहिए। सिकन्दर इस उत्तर से बहुत प्रसन्न हुआ; और उसने उसे केवल उसका राज्य ही नहीं लौटा दिया, बल्कि बाद की उसे पंजाव में जीती हुई भूमि का प्रतिनिधि-शासक भी नियत कर दिया। पोरस को जीतने के बाद वह चनाव तथा रावी निदयों को पार करता और वीच के देशों को जीतता हुआ ई० पू० २२६ के सितंवर महीने में व्यास नदी के किनारे आया। किन्तु उसकी सेना ने व्यास नदी के आगे बढ़ने से इनकार किया। इस पर लाचार तथा दुःखी होकर सिकन्दर ने अपनी सेना को पीछे सुड़ने की आज़ा ही।

भारत से सिकन्दर का कच — ज्यास नदी के किनारे, उस स्थान पर, जहाँ तक सिकन्दर पहुँचा था श्रौर जहाँ से उसकी सेना पीछे की श्रोर मुई। थी, उसने श्रपनी विजय के उपलक्ष्य में बारह यूनानी देवताओं के नाम पर बारह बड़े बड़े चैत्य या चयूतरे बनवाये। सेना के श्रागे बढ़ने से इन्कार करने पर वह मालव, श्रुद्रक श्रादि युद्ध-प्रिय श्रौर प्रजान्तन्त्र राज्यों को जीतता हुआ फिर फेलाम नदी पर वापस श्राया। वहाँ उसने बहुत सी नावों का संप्रह किया तथा बहुत सी नई नावें बनवाई। नावों का यह बेड़ा फेलम नदी से ई० पू० २२६ के सितंबर या अक्तूबर महीने में सिकन्दर की नौ-सेना के सेनापित नेश्रार्कस (Nearchos) की अध्यक्षता में रवाना हुआ श्रौर उसके बहुत से बोद्धाओं को लेकर सिन्धु नदी के मुहाने पर आया। वहाँ से चलकर और श्ररब समुद्र से होकर इस बेड़े ने ई० पू० ३२४

में फारस की खाड़ी में लंगर डाला ! इधर सिकन्दर की नौ-सेना सिन्धु नदी के मुहाने से फारस की चोर रवाना हुई; और उधर स्वयं उसने कुछ फौज लेकर पश्चिमी पंजाब तथा सिन्धु प्रदेश को जीतने के लिये कृच किया। त्राती बार वह गन्धार प्रदेश तथा उत्तरी पंजाब को जीतता हुआ भारत में आया था। जाती बार वह दूसरे रास्ते से पश्चिमी पंजाब तथा सिन्धु प्रदेश को जीतता हुआ फारस की खोर गया। ई० पू० ३२५ में भारत-वर्प से रवाना होने के पहले सिकन्दर ने अपने अफसरों तथा भारतीय राजात्रों का एक दरबार करके उसमें पोरस को मेलम श्रीर व्यास नदियों के बीच के जीते हुए प्रदेश का शासक नियत किया; तथा तत्त्रशिला के राजा को मेलम श्रौर सिन्धु निदयों के बीचवाने प्रदेश का राजा बनाया। भारतवर्ष छोड़ने के एक वर्ष बाद ई० पू० ३२३ में विश्व-विजयी सिकन्दर बैबि-लोन में परलोकवासी हुआ। उसकी मृत्यू से भारतवर्प में मक-दूनिया के राज्य का भी एक तरह से अन्त हो गया। चन्द्रगुप्त मौर्य ने हिन्दुश्रों को संघटित करके उन यूनानियों के विरुद्ध बलवा किया, जिन्हें सिकन्दर पश्चिमोत्तर प्रान्त तथा पंजाब पर यूनानी शासन स्थिर रखने के लिये छोड़ गया था। इस बलवे का एक मात्र नेता चन्द्रगुप्त मौर्य था। बलवा करने के बाद चन्द्रगुप्त त्रपने कुटिल मंत्री चाणुक्य की सहायता से नन्द वंश के अन्तिम राजा को मारकर ई० पू०३२२\*के लगभग मगध राज्यके सिंहासन पर बैठा और समस्त भारतवर्ष का एक-छत्र सम्राट् हो गया।

केन प्रन्यों के आधार पर श्रीयुक्त काशीप्रसाद जायसवाल का सत है कि चन्हगुप्त सीर्य का राज्य-काल कहाचित् हैं० पू० ३२५ से प्रारंभ हुआ।

## मौर्य वंश चन्द्रग्रह मौर्य

चन्द्रगुप्त और सेल्युकस-सिकन्दर की मृत्यु केबाद चन्द्र-गुप्त मौर्य ने अपने देश को विदेशी यूनानियों की पराधीनता से छुड़ा लिया। जिस समय चन्द्रगुप्त अपने साम्राज्य के संघटन में लगा हुआ था, उसी समय उसका एक प्रतिद्वन्द्वी पश्चिमी श्रौर मध्य एशिया में अपने साम्राज्य की नींव डालने का यज्ञ कर रहा था और सिकन्दर के जीते हुए भारतीय प्रदेशों को अपने अधिकार में लाने की तैयारी में था। सिकन्दर की मृत्यु के बाद उसके सेनापतियों में राज्याधिकार के लिये युद्ध हुआ। इस युद्ध में एशिया के आधिपत्य के लिये एन्टिगोनस और सेल्यूकस नाम के दो सेनापति एक दूसरे का विरोध कर रहे थे। पहले तो एन्टिगोनस ने सेल्यूकस को हराकर भगा दिया; पर ई० पू० ३१२ में सेल्युकस ने वैबिलोन को फिर से अपने अधिकार में कर लिया; और छः वर्ष के बाद वह पश्चिमी तथा मध्य एशिया का अधिपति हो गया। उसके साम्राज्य के पश्चिमी प्रान्त भारतवर्ष की सीमा तक फैले हुए थे; श्रौर इसी लिये वह सिकन्दर के जीते हए भारतीय प्रदेशों को फिर से अपने अधिकार में लाना चाहता था।

सेल्युकस का आक्रमण—इस उद्देश्य से उसने ई० पू० ३०५ में या उसके लगभग सिन्धु नदी पार करके सिकन्दर के धावे का अनुकरण करने का उद्योग किया। जब युद्ध-भूमि में दोनों

था। ( जर्नल एन्ड प्रोसीडिंग्स, एश्चियाटिक सोसाइटी आफ बंगाल, १९१६, पृ॰ ३१७-९३)

सेनात्रों का सामना हुत्रा, तब चन्द्रगुप्त की सेना के मुक्ताबले में सेल्युकस की सेनान ठहर सकी। सेल्युकस को लाचार हो कर पीछे हटना पड़ा और चन्द्रगुप्त के साथ उसी की शर्तों के मुताबिक सन्धि कर लेनी पड़ी। उलटे उसे लेने के देने पड़ गये। भारतवर्ष को जीतना तो दूर रहा, उसे सिन्धु नदी के पश्चिम एरियाना \* का बहुत सा।हिस्सा चन्द्रगुप्त को दे देना पड़ा। पाँच सौ हाथियों के बदले में चन्द्रगुप्त को सेल्युकस से परोपनिसदै ( Paropanisadai ) एरिया ( Aria ) और अरचोजिया ( Archosia ) नाम के तीन प्रांत मिले, जिनकी राजधानी कम से आजकल के काबुल, हिरात और कन्धार नाम के तीन नगर थे। इस सन्धि को दृढ़ करने के लिये सेल्युकस ने श्रपनी बेटी एथीना, चन्द्रगुप्त को दी । यह सन्धि ई० पू० ३०३ के लगभग हुई। इस प्रकार हिन्दुकुश पहाड़ तक उत्तरी भारत चन्द्रगुप्त के हाथ में श्रा गया। उन दिनों भारतवर्ष की पश्चिमोत्तर सीमा हिन्दुकुश पहाड़ तक थी। मुगल बादुशाहों का राज्य भी हिन्दूकुश तक कभी नहीं पहुँचा था।

मेगा स्थिनी ज — सिन्ध हो जाने के बाद सेल्यूक्स ने चन्द्रगुप्त के दरबार में अपना एक राजदूत भेजा। इस राजदूत का
नाम मेगास्थिनीज था। मेगास्थिनीज मौर्य साम्राज्य की राजधानी पाटलिपुत्र में बहुत दिनों तक रहा; और वहाँ रहकर उसके
भारतवर्ष का विवरण लिखा। इस विवरण में उसने उस समय
के भूगोल, पैदाबार, रीति-रिवाज इत्यादि का बहुत सा हाल

<sup>&</sup>quot;एरियाना" आर्य-स्थान का अपभ्रंश माल्म होता है।

दिया है। उसने चन्द्रगुप्त के शासन श्रीर सैनिक प्रवन्ध का भी बड़ा सजीव वर्णन किया है, जिससे चन्द्रगुप्त के समय का बहुत सा सक्षा इतिहास विदित होता है।

चन्द्रगुत की राजधानी—चन्द्रगुप्त की राजधानी पाटलिपुत्र नगर सोन त्रौर गंगा निदयों के संगम पर बसा हुत्रा था। आजकल इसके स्थान पर पटना और वॉकीपुर नाम के शहर हैं। प्राचीन पाटलिपुत्र भी आजकल की तरह लम्बा ही था। उन दिनों उसकी लम्बाई नौ मील और चौड़ाई डेढ़ मील थी। उसके चारों श्रोर काठ की बनी हुई एक दीवार थी, जिसमें ६४ फाटक और ५७० बुर्ज थे। दीवार के चारों श्रोर एक गहरी परिखा या खाई थी, जिसमें सोन नदी का पानी भरा रहता था। राजधानी में चन्द्रगुप्त के महल श्रिथकतर काठ के बने हुए थे; पर तड़क भड़क और शान शौकत में वे कारस के बादशाहों के महलों से भी बढ़कर थे।

चन्द्रगुप्त का द्रबार — चन्द्रगुप्त का द्रबार बहुमूल्य वस्तुओं से सुसजित था। वहाँ रक्खे हुए सोने चाँदी के बर्तन और खिलौने, जड़ाऊ मेज और कुर्सियाँ तथा बहुमूल्य वक्ष और आभूषण देखनेवालों की आँखों में चकाचोंध पैदा करते थे। जब कभी चन्द्रगुप्त बड़े बड़े अवसरों पर राजमहल के बाहर निकलता था, तब वह सोने की पालकी पर चलता था। वह पालकी मोती की मालाओं से सजी रहती थी। जब उसे थोड़ी ही दूर जानाहोता था,तब वह बोड़े पर चढ़कर निकलताथा; पर लंबे सफर में वह सुनहली झुलों से सजे हुए हाथी पर रहताथा। जिस तरह आजकल बहुत से राजाओं और नवाबों के द्रबार में

मुर्गी, बटेर, मेढ़े श्रीर सॉंड वगैरह की लड़ाइयाँ होती हैं, उसी तरह चन्द्रगुप्त भी जानवरों की लड़ाइयों से श्रपना मनोरंजन करता था। उसके दरबार में पहलवानों के दंगल भी होते थे। जिस तरह आजकल घोड़ों की दौड़ होती है, उसी तरह चन्द्रगुप्त के समय में भी बैल दौड़ाये जाते थे; स्त्रीर वह उस दौड़ को बहुत रुचि से देखता था। त्र्याजकल की तरह उस समय भी लोग दौड़ में बाजी लगाते थे। दौड़ने की जगह छ: हजार गज के घेरे में रहती थी श्रीर एक घोडा तथा उसके इधर उधर दो बैल एक रथ को लेकर दौड़ते थे। चन्द्रगुप्प को शिकार का भी बडा शौकथा। जानवर एक घिरी हुई जगह में छोड़ दिया जाता था। वहाँ एक चयूतरा बना रहता था, जिस पर खड़ा होकर चन्द्रगुप्त शिकार को तीर से मारता था। श्रगर शिकार खुली जगह में होता था, तो वह हाथी पर से शिकार करता था। शिकार के समय श्रस्त्र शस्त्र से सुसज्जित स्त्रियाँ उसकी रत्ता करती थीं। ये स्त्रियाँ विदेशों से खरीदकर लाई जाती थीं। प्राचीन राजात्रों के दरबार में इस तरह की स्त्री-रिक्तकाएँ रहा करती थीं। मुद्रारात्तस और कौटिलीय अर्थ शास्त्र में भी स्त्री-रचिकात्रों का वर्णन मिलता है। ऋथेशास्त्र में लिखा है--"शय-नादुश्यितस्स्त्रीगर्एैर्धन्विभिः परिगृद्धेत" । ऋर्थात् पलंग से उठने के बाद धनुर्वाण से सुसज्जित सियाँ राजा की सेवा में उपस्थित हों।\* जिस सड्क से महाराज का जलूस निकलता था, उसके दोनों श्रोर रिस्सयों लगी रहती थीं: श्रीर उन रिस्सयों के पार जाने-

कीटिलीय अर्थशास्त्र, अधि० १, अध्या० २१.

बाले को मौत की सखा दी जाती थी। बाद को चन्द्रगुप्त के पोते अशाक ने शिकार खेलने की प्रथा बिलकुल ही छठा दी थी।

चन्द्रगुप्त की जीवन-चर्या — चन्द्रगुप्त प्रायः महल के अन्दर ही रहता था; और वाहर सिर्फ मुक्तदमे सुनने, यज्ञ में सम्मिलित होने या शिकार खेलने के लिये निकलता था। उसे कम से कम दिन में एक बार प्रार्थनापत्र प्रहण करने और मुक्रदमे तै करने के लिये अवश्य बाहर आना पड़ता था। चन्द्रगुप्त को मालिश करवाने का भी बड़ा शौक था। जिस समय वह दरबार में लोगों के सामने बैठता था, उस समय वार नौकर उसे मालिश किया करते थे। राजा की वर्षगाँठ बहुत धूमधाम से मनाई जाती थी और बड़े बड़े लोग उसे बहुमूल्य वस्तुएँ भेंट करते थे। पर इतनी अधिक सावधानता और रत्ता होते हुए भी चन्द्रगुप्त को सदा अपनी जान का भय लगा रहता था। वह डर के मारे दिन को या लगातार दो रात तक एक ही कमरे में कभी नहीं सोता था। मुद्रारात्तस में भी लिखा है कि चाणुक्य ने चन्द्रगुप्त को मार डालने की कई बन्दिशों का पता लगाकर उसकी जान बचाई थी।

चन्द्रगुप्त की सफलताएँ—जिस समय चन्द्रगुप्त रागजही पर बैठा, उस समय उसकी श्रवस्था श्रिषक न थी। उसने केवल चौबीस वर्षोतक राज्य किया। इससे माद्धम होता है कि वह श्रपनी मृत्यु के समय पचास वर्ष से कम का ही रहा होगा। इस थोड़े से समय में उसने बड़े बड़े काम किये। उसने सिकन्दर की यूनानी सेनाओं को भारतवर्ष से निकाल बाहर किया, सेल्यूकस को गहरी हार दी, एक समुद्र से लेकर दूसरे समुद्र तक कुल उत्तरी भारत श्रपने श्रिषकार में किया, बड़ी भारी सेनाएँ संघटित की श्रीर

बड़े भारी साम्राज्य का शासन किया। चन्द्रगुप्त की राज्यशाकि इतनी दृदता से स्थापित थी कि वह उसके पुत्र बिन्दुसार श्रौर तत्पश्चान् उसके पौत्र अशोक के हाथ में बे-खटके चली गई। यूनानी राज्यों के शासक उसकी मित्रता के लिये लालायित रहते थे। सेल्यूकस के बाद फिर किसी यूनानी राजा ने भारतवर्ष पर चढ़ाई करने का साहस नहीं किया; श्रौर चन्द्रगुप्त के बाद दो पीदियों तक यूनानी राजाश्चों का भारतवर्ष के साथ राजनीतिक श्रीर ट्यापारिक सम्बन्ध वना रहा।

मौर्य साम्राज्य पर विदेशी प्रभाव-कुछ लेखकों का विचार है कि मौर्य साम्राज्य पर सिकन्दर के आक्रमण का बहत अधिक प्रभाव पड़ा; पर यह कथन ठीक नहीं है। सिकन्दर केवल उन्नीस महीने भारतवर्ष में रहा। ये उन्नीस महीने सिर्फ लड़ाई भगड़े श्रौर भयानक मार काट में बीते थे। भारतवर्ष में श्रपना साम्राज्य खड़ा करने का जो कुछ विचार उसके मन में रहा हो, पर वह उसकी मृत्यु के बाद ही बिलकुल निष्फल हो गया । चन्द्रगुप्त को सिकन्दर के उदाहरण की आवश्यकता न थी। उसकी और इसके देशवासियों की श्रॉखों के सामने दो शताब्दियों तक फारस के साम्राज्य का उदाहरण था। यदि चन्द्रगुप्त ने किसी विदेशी उदाहरण का अनुकरण किया भी, तो केवल फारस के साम्राज्य का । चन्द्रगुप्त के दरबार श्रीर उसकी राज्य-प्रगाली में जो थोड़ा बहत विदेशी प्रभाव पाया जाता है, वह यूनान का नहीं, बल्कि फारस का है। ईसा के बाद चौथी शताब्दी के अन्त तक भारत-वर्ष के प्रान्तीय शासक "चत्रप" नाम से पुकारे जाते थे। यही "चत्रय" शब्द फारस देश के प्रान्तीय शासकों के लिये भी

व्यवहृत होता था। चन्द्रगुप्त की सैनिक व्यवस्था में भी यूनान के प्रभाव का कोई विह्न नहीं मिलता। चन्द्रगुप्त ने खपनी सेना का संघटन भारतवर्ष के प्राचीन आदर्श के खनुसार किया था। भारतवर्ष के राजा महाराज हाथियों की सेना को खीर उससे उतर कर रथ खीर पैदल सेना को खिक महत्त्व देते थे। घुइसवार सेना बहुत थोड़ी रहती थी; खीर वह ऐसी खच्छी भी न होती थी। पर सिकन्दर हाथियों या रथों से विलक्कत काम न लेता था और खिकतर खपनी घुइसवार सेना के ही भरोसे रहता था। इससे सिद्ध होता है कि खपनी सेना का संघटन करने में भी चन्द्रगुप्त ने सिकन्दर का खनुकरण नहीं किया।

चन्द्रगुप्त का अन्त —जैन धर्म को कथाओं से पता लगता है कि चन्द्रगुप्त जैन धर्म का अनुयायी था; और जब धारह वर्ष तक बड़ा भारी अकाल पड़ा, तब वह राजगही छोड़कर दिक्खन में चला गया और मैसूर के पास अवस्य वेलगोला नामक स्थान में जैन यित की तरह रहने लगा। अन्त में वहाँ उसने उपवास करके प्रास्त्राग किया। अब तक वहाँ उसका नाम लिया जाता है। यह कथा कहाँ तक सच है, यह निरिचत रूप से नहीं कहा जा सकता। संमव है कि उसने राजगही से उतरकर अंत में जैन धर्म पहस्य किया हो और किर यती की तरह जीवन व्यतीत करने लगा हो। जब ई० पू० २९८ के लगभग चन्द्रगुप्त राजगही से उतरा (या दूसरे मत के अनुसार उसका परलोकवास हुआ), तब उसका पुत्र विंदुसार गही पर बैठा।

विन्दुसार (ग्रमित्रघात)—यूनानी लेखकों ने चन्द्रगुप्त के उत्तराधिकारी, बिंदुसार, के नाम कुछ ऐसे शब्दों में लिखे हैं, जो

"ब्रमित्रघात" के ऋपभ्रंश मालूम पड़ते हैं। चन्द्रगुप्त श्रौर सेल्यू-कस के समय भारतवर्ष श्रीर यूनानी राज्यों के बीच जो सम्बन्ध आरंभ हुआ था, वह विंदुसार के राज्य-काल में भी बना रहा। उसके दरबार में मेगास्थिनीज का स्थान डेईमेक्स (Delmachos) नामक राजदृत ने लिया। इस राजदृत ने भी मेगास्थिनीज की तरह भारतवर्ष का निरीच्चण करके बहुत सा हाल लिखा था; पर त्रभाग्यवश श्रव उसका लिखा हुत्रा बहुत थोड़ा हाल मिलता है। जब ई० पू० २८० में सेल्युकस मारा गया, तब उसका स्थान उसके पुत्र ऐन्टिच्चोकस सोटर ने लिया, जिसने भारतवर्ष के सम्बन्ध में अपने पिता की नीति का यथावत पालन किया। ऐन्टिद्योकस श्रीर विन्दुसार के बीच जो लिखा पढ़ी हुई थी, इससे पता लगता है कि भारतवर्ष श्रीर पश्चिमी एशिया के बीच बहुत घनिष्ठ सम्बन्ध था । विन्दुसार ने ऐन्टिश्रोक्स को एक पत्र भेजकर लिखा था—"कृपा कर मुभे थोड़े से अंजीर स्त्रीर श्रंगूर की शराब तथा एक यूनानी अध्यापक खरीदकर भेज दीजिए।" ऐन्टिश्रोकस ने उत्तर में लिखा-"मुक्ते श्रंजीर श्रीर श्रंगूर की शराब भेजते हुए बड़ी प्रसन्नता हुई है; पर खेद है कि मैं त्रापकी सेवा में कोई ऋध्यापक नहीं भेज सकता; क्योंकि यूनानी लोग अध्यापक का बेचना अनुचित सममते हैं।" विन्दु-सार के राज्य या शासन का कुछ भी हाल नहीं मिलता। उसके समय का कोई स्मारक या लेख भी प्राप्त नहीं है। संभव है कि उसने चन्द्रगृप्त की तरह भारतवर्ष की सीमा के अंदर ही अपने राज्य को बढ़ाने की नीति जारी रक्खी हो । विन्दुसार के पुत्र अशोक के सामाज्य की ठीक ठीक सीमा उसके शिललेखों श्रीर स्तंभ-

लेखों से विदित होती है। यह निरिचत रूप से कहा जा सकता है कि दिज्य में संरचित राज्यों और अर्द्ध-खतंत्र राज्यों को मिला कर अशोक का साम्राज्य नीलौर तक फैला हुआ था। नर्मदा के दिज्य का प्रदेश अशोक का विजय किया हुआ था। नर्मदा के दिज्य का प्रदेश अशोक का विजय किया हुआ गहीं हो सकता; क्योंकि उसके शिलालेखों से पता लगना है कि उसने बंगाल की खाड़ी के किनारे केवल किला देश को जीतकर अपने राज्य में मिलाया था। हाँ, यदि अशोक ने दिज्यणी प्रदेश अपने राज्यकाल के प्रारंभ में ही जीता हो, तो दूसरी बात है। पर इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता। चन्द्रगुप्त के राज्य-काल के २४ वर्ष ऐसी बड़ी बड़ी घटनाओं से भरे हुए थे कि कदाचित् दिज्यणी प्रदेश जीतने का समय उसे न मिला होगा। इसलिये नीलौर तक दिज्यणी प्रदेश जीतने का समय उसे न मिला होगा। इसलिये नीलौर तक दिज्यणी प्रदेश संभवतः विन्दुसार ने जीता होगा; क्योंकि अशोक ने इस प्रदेश को अपने पिता से प्राप्त किया था। बस, विन्दुसार के बारे में इससे अधिक और कुछ विदित नहीं है।

# अशोक मौर्य

युवराज अशोक—कहा जाता है कि अशोक या अशोक-वर्द्धन अपने पिता के जीवन-काल में पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त तथा पश्चिमी भारत का युवराज या प्रान्तिक शासक रह चुका था। वहीं रहकर उसने शासन का काम सीखा था। वह कई भाइयों में सब से बड़ा था; और उसकी योग्यता देखकर उसके पिता ने उसी को युवराज पद के लिये चुना था। उन दिनों पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त की राजधानी तत्त्वरिला और पश्चिमी भारत की राज-भानी उज्जयिनी थी। लंका की दन्त-कथाओं से पता लगता है कि

जिस समय अशोक ने अपने पिता की बीमारी का हाल सुना. उस समय वह उज्जयिनी में था। उन्हीं दन्त-कथात्रों से यह भी पता लगता है कि अशोक के १०० भाई थे, जिनमें से ९९ को उसने मार डाला था। पर यह दन्त-कथा विश्वास करने के योग्य नहीं है। मालुम होता है कि इन कथात्रों को बौद्धों ने यह दिखलाने के लिये गढ़ लिया था कि बौद्ध धर्म में श्राने के पहले उसका जीवन कैसा हिंसापूर्ण था: श्रीर बौद्ध धर्म में श्राने के बाद वह कैसा सदाचारी श्रौर पवित्र-हृदय हो गया। इसमें कोई संदेह नहीं कि ऋशोक के राज्यकाल के सत्रहवें या ऋठारहवें वर्ष में ऋशोक के भाई ऋौर बहनें जीवित थीं। उसके शिलालेखों से पता लगता है कि उसे ऋपने कुदुम्ब का बड़ा ध्यान रहता था। शिलालेखों से कोई ऐसा प्रमाण नहीं मिलता, जिसमे यह सिद्ध हो कि वह श्रपने क़द्रम्बवालों से किसी प्रकार की ईर्ष्या या द्वेष रखता था। उसके पितामह चन्द्रगुप्त को श्रवश्य सदा भयभीत रहकर श्रपना जीवन बिताना पडता था श्रीर श्रपने साथ ईर्ध्या-द्वेप करनेवालों को दबाना पड़ता था: क्योंकि वह एक सामान्य मनुष्य से बढ़कर एकछत्र सम्राट् हुन्ना था श्रीर बड़ी कड़ाई के साथ शासन करना था। पर चन्द्रगुप्त की तरह श्रशोक सामान्य मनुष्य से सम्राट् नहीं हुन्ना था। उसने न्यपने पिता से उस बड़े साम्राज्य का श्रिधिकार प्राप्त किया था. जिसे स्थापित हुए पचास वर्ष बीत चुके थे। इसलिये किसी को ऋशोक के साथ ईर्ध्या-द्वेष या लाग डॉट करने का अवसर न था: और इसी लिये उसके सामने वे सब मंमटें भीन थीं, जो चन्द्रगुप्त के जीवन में भरी हुई थीं। अशोक के लेखों से यह पता नहीं लगता कि उसे अपने शक्त्रओं की स्त्रोर से कभी भय रहा है। संभवतः उसने ऋपने पिता के स्माज्ञानुसार शान्ति के साथ राज्याधिकार महर्णा किया था।

अशोक का राज-तिलक—अशोक ने पूरे ४० वर्षों तक राज्य किया; इसलिये जब बिन्दुसार की मृत्यु के बाद ई० पू० २७३ में या उसके लगभग उसने उस बड़े साम्राज्य का शासन-भार अपने ऊपर लिया, तब बह अपनी युवावस्था में था। उसके प्रारंभिक राज्य-काल के ग्यारह याबारह वर्षों का कुछ हाल नहीं मिलता। मालूम होता है कि प्रारंभ के ग्यारह या बारह साल साधारण रीति पर साम्राज्य के शासन में बीते। राज्यारोहण के लगभग वार वर्ष बाद ई० पू० २६९ में उसका राज-तिलक हुआ। यही एक बात ऐसी है, जिससे इस विचारकी पुष्टि होती है कि राज्यारोहण के समय उसके भाइयों ने उसके साथ मगाड़ा किया था।

अशोक की कर्लिंग-विजय—श्रपने राज्य के तेरहवें वर्ष में अर्थात् ई० पू० २६१ में अर्थोक ने कर्लिंग देश जीतकर अपने राज्य में मिलाया। अपने जीवन भर में उसने यही युद्ध किया। इस युद्ध का पता उसके एक शिलालेख में भी मिलता है #। प्राचीन समय में कर्लिंग देश वंगाल की खाड़ी के किनारे पर महानदी से लेकर गोदावरी तक फैला हुआ था। इस युद्ध के कुछ वर्ष बाद अर्थोक ने दो शिलालेख वहाँ खुदवाये, जिनसे मालूम होता है कि इस नये जीते हुए प्रदेश के शासन संबंध में उसको बड़ी चिंता रहती थी; क्योंकि कभी कभी उसके कर्मचारी वहाँ अच्छा शासन न करते थे †। राजकर्मचारियों को सम्राद्

<sup>\*</sup> देखिये श्रशोक का त्रयोदश शिलालेख।

<sup>†</sup> देखिये प्रशोक के दो कलिंग शिलालेख ।

की श्रोर से यह श्राह्म थी कि वे प्रजा के साथ पितृवत् व्यवहार कर श्रीर किंतग देश की जंगली जातियों पर कोई श्रात्याचार न होने दें। पर वहाँ के राज्याधिकारी इस श्राह्म का प्रायः उद्धंपन किया करते थे, जिससे सम्नाट् को श्रपने किंतग लेख के द्वारा उन्हें यह स्चित करना पड़ा था—"मेरी श्राह्म पूरी करने से तुम स्वर्ग पाश्रोगे श्रोर मेरे प्रति श्रपना ऋग भी चुकाश्रोगे।"

अशोक का धर्म-परिवर्तन—कलिंग युद्ध में एक लाख आदमी मारे गये और डेढ़ लाख आदमी केंद्र किये गये। इनके सिवा इससे कई गुने श्रादमी श्रकाल, महामारी तथा उन सब विपत्तियों के शिकार हुए, जो युद्ध के बाद लोगों पर पड़ती हैं। इन सब विपत्तियों को देखकर श्रौर यह समभकर कि मेरे ही सबब से ये सब विपत्तियाँ हुई हैं, छाशोक को बड़ा खेट स्त्रौर पश्चात्ताप हुआ । इसके बाद उसने पक्का निश्चय किया कि ऋब मैं कभी युद्ध में प्रवृत्त न होऊँगा श्रौर न कभी मनुष्यों पर श्रत्या-चार कहूँगा। कलिंग-विजय के चार वर्ष वाद उसने श्रपने त्रयो-दश शिलालेख में लिखा था—"जितने मतुष्य कलिंग-यद्ध में घायल हुए, मरे या क़ैद किये गये, उनके १००वें या १०००वें हिस्से का नाश भी ऋब महाराज अशोक के लिये बड़े दुःख का कारण होगा।" अपने इस सिद्धान्त के अनुसार फिर उसने अपने शेष जीवन में कभी युद्ध नहीं किया। इसी समय के लगभग वह बौद्ध धर्म का अनुयायी हुआ। तभी से उसने अपनी शक्ति तथा अधि-कार के द्वारा "धम्म" या धर्म का प्रचार करना अपने जीवन का उद्देश्य बनाया । श्रशोक के प्रथम गौए शिलालेख श्रौर चतुर्दश शिलालेखों से पता लगता है कि अशोक बौद्ध धर्म में आने के बाद ढाई वर्ष से ऋषिक समय तक केवल उपासक था; पर शिला-लेख खुदवाने के एक साल या उससे कुछ ऋषिक पहले बहु संघ में सम्मिलित होकर बौद्ध भिक्षु हो गया था और तन, मन, धन, से बौद्ध धर्म का प्रचार करने लगा था।

बीद स्थानों में अशोक की बात्रा-लगभग चौबीस वर्षों तक सम्राट् रहने के बाद उसने ई० पू० २४९ में बौद्धों के पवित्र स्थानों की यात्रा के लिये प्रस्थान किया। श्रपनी राजधानी पाट-लिपुत्र से रवाना होकर वह नैपाल जानेवाली सड़क से उत्तर की श्रोर गया; श्रीर श्राजकल के मुजफारपुर तथा चंपारन जिलों से होता हुआ हिमालय पहाड़ की तराई में पहुँचा। वहाँ से कदाचिन् वह पश्चिम की श्रोर मुड़ा श्रौर उस प्रसिद्ध "छुंबिनी" नामक उपवन में श्राया, जहाँ बुद्ध भगवान पैदा हए थे। वहाँ उसके गुरु उपगुप्त ने उससे कहा-"यहीं भगवान का जन्म हुन्ना था।" श्रशोक ने श्रपनी इस स्थान की यात्रा के स्मारक में एक स्तंभ, जिस पर ये शब्द खुदे हुए हैं ऋौर जो श्रव तक सुरत्तित है, खडा किया। इसके उपरान्त वह ऋपने गुरु के साथ कपिलवस्त आया, जहाँ बद्ध भगवान की बाल्यावस्था बीती थी। वहाँ से वह बनारस के पास सारनाथ में श्राया, जहाँ बुद्ध भग-बान ने ऋपने धर्म का पहले पहल उपदेश किया था। वहाँ से वह श्रावस्ती गया, जहाँ बहुत वर्षों तक रहा। श्रावस्ती से चलकर उसने गया के बोधि वृत्त के दर्शन किये, जिसके नीचे बैठकर बुद्ध भगवान ने ज्ञान का प्रकाश प्राप्त किया था। गया से वह कुशी-नगर आया, जहाँ बुद्ध भगवान का निर्वाण हुआ था। इन सब **प**वित्र स्थानों में अशोक ने बहत सा धन दान किया और बहर

से स्मारक खड़े किये, जिनमें से कुछ स्मारकों का पता अनेक शताब्दियों के बाद अब लगा है।

भिज्ञ-सम्प्रवाय में अशोक-अशोक के संबंध में एक विचित्र वात यह है कि वह बौद्ध भिक्ष भी था और साथ ही विस्तृत साम्राज्य का शासन भी करता था। अशोक के नौ शताव्दी बाद ईन्(संग नामक चीनी बौद्ध यात्री भारत में आया था। उसने अशोक की मूर्ति बौद्ध संन्यासी के वेष में स्थापित देखी थी। बौद्ध संन्यासी को जब चाहे, तब गाईस्थ्य जोवन में लौटने की स्वतंत्रता रहती है। संभव है, अशोक कभी कभी थोड़े समय के लिये, राज्य का उचित प्रवन्ध करने के बाद, किसी विहार या संघाराम में जाकर एकांत-बास करता रहा हो। मालूम होता है कि प्रथम गौरा शिलालेख और मात्रू शिलालेख उस समय खुदवायं गये थे, जब वह वैराट के संघाराम में एकांत-बास कर रहा था। इसमें कोई संदेह नहीं कि अपने जीवन के अंतिम पचीस वर्षा में वह संघ और साम्राज्य दोनों का शासक तथा नेता था।

अशोक के समय में बौद्ध महासभा—लगभग तीस वर्षों तक राज्य करने के बाद ई० पू० २४३ में या उसके लगभग अशोक ने सम स्तंभ-लेख खुदवाये, जिनमें वही बातें दोहराई गई हैं, जो उसने पहले के शिला-लेखों में लिखी थीं। इनमें से अंतिम सम-स्तंभ लेखों में उसने उन उपायों का सामान्य रीति से समालोच-नात्मक वर्णन किया है, जिनकी सहायता से उसने "धम्म" या धर्म का प्रचार किया था। पर आशचर्य है कि उसने अपने इस सिहाबलोकन में बौद्ध नेताओं की उस महासभा का उछेस नहीं किया, जो बौद्ध संघ में फूट रोकने के लिये उसके राज्य काल में

तथा उसकी राजधानी में हुई थी। संभव है कि यह महासभा स्तंभ-लेखों के प्रचलित होने के बाद की गई हो। पर यह कहने में कोई आपित नहीं हो सकती कि बौद्ध नेताओं की एक महासभा अशोक के समय में हुई थी; क्योंकि इस सभा के बारे में बहुत सी दन्तकथाएँ प्रचलित हैं। मालूम होता है कि सारनाथ का स्तंभ-लेख, जिसमें स्पष्ट शब्दों में लिखा है—"जो भिक्षुनी या भिक्षुन संघ में फूट डालेगा, वह सकेद कपड़ा पहनाकर उस स्थान में रख दिया जायगा, जो भिक्षुओं के लिये उपयुक्त नहीं है" इसी सभा के निश्चय के अनुसार प्रकाशित किया गया था। विन्सेन्ट सिथ साहब का मत है कि यह महासभा अशोक के राज्य-काल के अंतिम दस वर्षों में किसी समय हुई होगी।

अशोक के साम्राज्य का विस्तार—अशोक का साम्राज्य कि बनी दूर तक फैला हुआ था, यह प्रायः निश्चित रूप से कहा जा सकता है। उत्तर-पश्चिम की ओर उसका साम्राज्य हिन्दू-कुश पर्वत तक फैला हुआ था; और उसमें अफगानिस्तान का अधिकतर भाग तथा कुल बलोचिस्तान और सिन्ध शामिल था। कदाचित् सुवात (या खात) और बाजौर में भी अशोक के कर्मचारी रहते थे। कश्मीर और नैपाल तो अवश्यमेव साम्राज्य के आंग थे। अशोक ने कश्मीर की घाटी में श्रीनगर नाम की एक नई राजधानी बसाई थी। प्राचीन श्रीनगर वर्तमान श्रीनगर से थोड़ी हो दूर पर है। नैपाल की घाटी में भी उसने पुरानी राजधानी मंजुपाटन के स्थान पर पाटन, ललितपाटन या ललितपुर नामक एक नगर बसाया, जो वर्तमान राजधानी काठमारकू से दिख्य-पूर्व ढाई मील की दूरी पर अब तक स्थित है। उसने

यह नगर ई० पू० २५० या २४९ में नैपाल-यात्रा के स्मारक में बनवाया था । उसके साथ नैपाल में उसकी लडकी चारुमती भी गई थी, जो अपने पिता के लौट आने के बाद बौद्ध संन्यासिनी हो कर वहीं रहने लगी थी। श्रशोक ललितपाटन को बड़ा पवित्र स्थान सममता था । वहाँ उसने पाँच बड़े बड़े स्तूप बनवाये थे, जिनमें से एक तो नगर के सध्य में श्रीर बाकी चार नगर के चारों कोनों पर थे। ये सब स्मारक अब तक स्थित हैं और हाल में बने हुए स्तूपों तथा मन्दिरों से विलकुल भिन्न हैं। पूर्व की श्रीर गंगा के मुहाने तक समस्त वंग देश उसके साम्राज्य में शामिल था। गोदावरी नदी के उत्तर में समुद्र-तट का वह हिस्सा, जो कलिंग के नाम से प्रसिद्ध था. ई० पू० २६१ में जीतकर मिलाया गया था। दक्षिण में गोदावरी श्रीर कृष्णा नदी के बीचवाला प्रांत अर्थात् आन्ध्र देश कदाचित् मौर्य साम्राज्य का एक संरक्तित राज्य था और उसका शासन वहीं के राजा करते थे। दक्तिए-पूर्व में उत्तरी पेनार नदी श्रशोक के साम्राज्य की दत्तिणी सीमा समभी जा सकती है। भारतवर्ष के बिलकुत दक्षिण में चोल श्रीर पांड्य नाम के तामिल राज्य तथा मलाबार के किनारे पर केरलपुत्र श्रीर सत्यपुत्र नाम के राज्य श्रवश्यमेव स्वतंत्र थे। इसलिये साम्राज्य की दक्षिणी सीमा पूर्वी किनारे पर नीलौर के पास उत्तरी पेनार नदी के मुहाने से लेकर पश्चिमी किनारे पर मॅगलीर के पास कल्यारापुरी नदी तक थी। पश्चिमोत्तर सीमा में तथा विंध्य पर्वत के जंगलों में जो जंगली जातियाँ रहती थीं.वे कदाचित मौर्य साम्राज्य के च्याधिपत्य में स्वयं शासन करती थीं। इसलिये मोटे तौर पर हिन्दकुश पर्वत के नीचे अफगानिस्तान, बलो-

· चिस्तान, नैपाल, दिसालय श्रीर कुल भारतवर्ष (केवल दिस्या के कुछ भाग को छोड़कर) श्रशोक के साम्राज्य में शामिल था।

अशोक के स्मारक-अशोक ने बहुत सी इमारतें, स्तूप और स्तम्भ बनवाये थे। कहा जाता है कि तीन वर्ष के अन्दर उसने चौरासी हजार स्तूप निर्माण कराये। ईमवी पाँचवीं शताब्दी के प्रारंभ में जिस समय चीनो बौद्ध यात्री फाहियान पाटलिपत्र में त्राया, उस समय भी श्रशोक का राजमहल खड़ा हुत्रा था: श्रौर लोगों का विश्वास था कि वह देव-दानवों के हाथ से रचा गया था। अपव उसकी ये सब इमारतें लग्न हो गई हैं और उनके भगावशेष गंगा श्रीर सोन नदियों के पुराने पाट के नीचे दबे पड़े हैं \*। श्राजकल उन पर पटना श्रीर बाँकीपुर के शहर बसे हुए हैं। श्रशोक के समय के कुछ स्तूप मध्य भारत के साँची नामक स्थान में ऋौर उसके ऋास पास हैं। ये स्तूप श्रव तक सुरिचत हैं श्रीर उज्जैन के पास ही हैं, जहाँ श्रशोक राजगद्दी पर श्राने के पहले पश्चिमी प्रांत का शासक रह चुका था। साँची के प्रधान स्तूप के चारों स्रोर पत्थर का जो घेरा (परिवेष्टन) तथा पत्थर के जो फाटक हैं, वे कदाचित अशोक की आज्ञा से बन-वाये गये थे। अशोक ने गया के पास वरावर नाम की पहाड़ी में "श्राजीविक" संप्रदाय के लिये कुछ गुफाएँ खुदवाई थीं, जिनकी दीवारें बहुत ही चिकनी और साफ सुथरी हैं। अशोक के बनवाये हुए स्मारकों में पत्थर पर खुदे हुए उसके लेख सब से विचित्र श्रौर महत्व के हैं। कुल मिलाकर उसके लेख तीस से

<sup>\*</sup> इनमें से कुछ इमारतें बाँकांपुर के पास कुन्हराइ नामक स्थान में खोद कर निकाली भी जा चकी है।

श्रधिक होंगे, जो चट्टानों, गुफाओं की दीवारों और साम्भों पर खुदे हुए मिलते हैं। इन्हों लेखों से श्रशोक के इतिहास का सचा पता लगता है। ऋशोक के लेख लगभग कुल भारतवर्ष में, हिमालय से मैसर तक श्रौर वंगाल की खाड़ी से श्ररब सागर तक, फैले हुए हैं। इन लेखों की भाषा बौद्ध मंथों की पाली भाषा से बहुत कुछ मिलती जुलती है। ये लेख ऐसे स्थानों में खुद-वाय गये थे. जहाँ लोगों का आवागमन अधिक होता था। अशोक के लेख निम्नलिखित आठ भागों में बाँटे जा सकते हैं—(१) चतुर्दश-धिलालेख जो पहाड़की चट्टानों पर खुदे हुए सात स्थानों में पाये जाते हैं। (२) दो कर्लिंग शिलालेख जो कर्लिंग के दास्थानों में पहाड़ की चट्टानों पर ख़ुदे हुए मिलते हैं। (३) गौए शिलालेख जो सात स्थानों में चट्टानों पर खुदे हुए पाये जाते हैं। (४) भाव शिकालेख जो जयपुर रियासत मे बैराट के पास एक पहाड़ी की चट्टान पर खदा हुआ था और आजकल कलकत्ते के अजायवघर में रक्ता हुआ है। (५) सप्त स्तंभ-लेख जो स्तंभों पर ख़ुदे हुए भिन्न भिन्न छः स्थानों में पाये जाते हैं। (६) गीए स्तंभ-लेख जो सारनाथ, कौशांबी (प्रयाग) श्रीर सॉची में पाये जाते हैं। (७) दो तराई स्तंभ लेख जो नैपाल की सरहद पर रुंमिनदेई प्राम तथा निग्लीव प्राम में हैं। ऋौर (८) तीन गुहालेख जो गया के पास बराबर नाम की पहाड़ी में हैं।

बौद होने के पहले झशोक का धार्मिक विश्वास — कहा जाता है कि प्रारम्भ में ऋशोक ब्राह्मणों का ऋतुयायी श्रीर शिव का भक्त था। उन दिनों प्राणि-वध करने में उसे कोई हिचक न होती थी। सहस्रों प्राणी त्योहारों ख्रीर उत्सवों पर मांस के लिये वध किये जाते थे। पर ज्यों ज्यों उस पर बौद्ध धर्म का प्रभाव पड़ने लगा, त्यों त्यों प्रापि-वध को वह घृणा की दृष्टि से देखने लगा। अन्त में उसने प्रापि-वध कि वह घृणा की दृष्टि से दिखने लगा। अन्त में उसने प्रापि-वध विलकुल उठा दिया। उस ने अपने प्रथम "चतुर्दश-शिलालेख" में लिखा भी हैं— "देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा अशोक की पाकशाला में पहले प्रति दिन कई सहस्र प्राणी सूप (शोरवा) बनाने के लिये वध किये जातेथे। पर अब से, जब कि यह धर्म-लेख लिखा जा रहा दै, केवल तीन ही प्राणी मारे जाते हैं; अर्थात् दो मोर और एक मृग। पर मृग का मारा जाना निश्चित नहीं है। ये तीनों प्राणी भी भविष्य में न मारे जायेंगे।"

धर्म-यात्रा—उक्त शिलालेख खुदवाने के दो वर्ष पहले अर्थात् ई० पू० २५९ में अशोक ने शिकार खेलने की प्रथा उठा दी थी। उसने यह एक नई वात की थी। उन्द्रगुप्त के जमाने में शिकार खेलने का बड़ा रवाज था। वह बहुत धूमधाम के साथ शिकार खेलने निकलता था। इस संबंध में अशोक ने अप्रम शिलालेख में लिखा है—"पहले के जमाने में राजा लोग विहार-यात्रा के लिये निकलते थे। इन यात्राओं में मृगया (शिकार) और इसी प्रकार की दूसरी आमोद प्रमोद की बातें होती थीं। पर प्रियदर्शी राजा ने अपने राज्याभिष्क के दस वर्ष बाद बौद मत प्रह्मण किया। तभी से उसने विहार-यात्रा के स्थान पर धर्म-यात्रा की प्रथा का प्रारम्भ किया। धर्म-यात्रा में अमणों, त्राह्मणों और बुद्धों के दर्शन किये जाते हैं; उन्हें सुवर्ण इत्यादि का दान दिया जाता है; प्रामों में जाकर धर्म की शिचा दी जाती। है और धर्म के संबंध में परस्पर मिलकर विचार किया जाता है।"

श्रिसा का प्रचार—ज्यों ज्यों समय बीतता गया, त्यों त्यों अशोक के हृदय में श्रिहिसा का भाव जड़ पकड़ता गया। श्रंत में इं० पू० २४३ में उसने जीव-रत्ता के संबंध में बड़े कहें नियम बनाये। यदि किसी जाति या वर्ण का कोई मनुष्य इन नियमों को तोड़ता था, तो उसे बड़ा कड़ा दण्ड दिया जाता था। कुल साम्राज्य में इन नियमों का प्रचार था। इन नियमों के श्रनुसार कई प्रकार के प्राण्यों का वध विलक्तल ही बंद कर दिया गया था। जिन पशुत्रों का मांस खाने के काम में श्राता था, उनका वध यद्यपि विलक्तल तो नहीं बन्द किया गया, तथापि उनके वध के संबंध में बहुत कड़े नियम बना दिये गये, जिससे प्राण्यों का श्रंधाधुंध वध होना रुक गया। साल में छुप्पन दिन तो पशुवध विलक्तल ही मना था। श्रशोक के पंचम स्तंभलेख में ये सब नियम स्पष्ट रूप मे दिये गये हैं। उस के "धम्म" (धर्म) का प्रथम सिद्धांत श्रिहेंसा ही था।

षड़ों का सम्मान श्रीर छोटों पर दया—"धम्म" का दूसरा सिद्धांत, जिस पर अशोक ने अपने शिलालेख में बहुत जोर दिया है, यह है कि माता-पिता, गुरु और वड़े-बूढ़ों का उचित आदर करना वहुत आवश्यक है। उसने इस बात पर भी जोर दिया है कि बड़ों को अपने छोटों, सेवकों, भृत्यों तथा अन्य प्राणियों के साथ दया का व्यवहार करना चाहिए।

सत्य भाषण — श्रशोक के "धम्म" के श्रानुसार मनुष्य का तीसरा प्रधान कर्तव्य यह है कि वह सदा सत्य भाषण करे। इस पर भी उसके लेखों में जोर दिया गया है। श्राहसा, बहों का श्रादर श्रीर सत्य-भाषण ये तीनों सिद्धांत, जो "धम्म" के सिद्धांत हैं, द्वितीय गौँण शिलालेख में संत्तेप के साथ दिये गये हैं, जो इस प्रकार हैं—

"देवताओं के श्रिय इस तरह कहते हैं—माता और पिता की सेवा करनी चाहिए। प्राणियों के प्राणों का दृदता के साथ आदर करना चाहिए। प्राणियों के प्राणों का दृदता के साथ आदर करना चाहिए। अर्थात् जीव हिंसा न करनी चाहिए)। सत्य बोलना चाहिए। "धम्म" के इन गुणों का प्रचार करना चाहिए। इसी प्रकार विद्यार्थी को श्राचार्य की सेवा करनी चाहिए और श्रपने जाति-भाइयों के साथ उचित व्यवहार करना चाहिए। यही प्राचीन धर्म की रीति है। इससे श्रायु बढ़ती है; श्रीर इसी के श्रमुसार मनुष्य को श्रावरण करना चाहिए।"

दूसरे धर्मों के साथ सहातुभूति—इन प्रधान कर्नट्यों के आतिरिक्त अशोक ने अपने शिलालेखों में कई कर्तट्यों पर भी जोर दिया है। इनमें से एक कर्तट्य यह भी था कि दूसरों के धर्म और विश्वास के साथ सहानुभूति रखनी चाहिए तथा दूसरों के धर्म और अनुप्रान को कभी ट्या की दृष्टि से न देखना चाहिए। द्वादरा-शिलालेख विशेष करके इसी विषय में हैं। उसमें लिखा है—"देवताओं के थिय प्रियदर्शी गृहस्थ तथा संन्यासी सब संप्रदायवालों का विविध दान और पूजा से सत्कार करते हैं। किंतु देवताओं के थिय दान या पूजा की उतनी परवाह नहीं करते, जितनी इस बात की कि सब संप्रदायों के सार की वृद्धि कई प्रकार से होती है; पर उसकी जड़ वाक्संयम है। अर्थान् लोग केवल अपने ही संप्रदाय का आदर और दूसरे संप्रदाय की निन्दा न करें।"

"धमा" का प्रचार-श्रशोक ने छोटे बढ़े सभी कर्मचारियों.

को यह आज्ञा दे रक्ती थी कि वे दौरा करते हुए "घम्म" का प्रचार करें और इस बात की कड़ी देखभाल रक्खें कि लोग राजकीय आज्ञाओं का यथोचित पालन करते हैं या नहीं। तृतीय शिलालेख इसी विषय में है, जो इस प्रकार है—"देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ऐसा कहते हैं—मेरे राज्य में सब जगह "युक्त" ( छोटे कर्मचारी ) रज्जुक (किंभअर) श्रौर प्रादेशिक ( प्रांतीय श्रकसर ) जिस प्रकार पाँच पाँच वर्ष पर और कामों के लिये दौरा करते हैं, इसी प्रकार धर्मानुशासन के लिये भी यह कहते हुए दौरा करें कि माता पिता की संवा करना तथा मित्र, परिचित, स्वजातीय, बाह्यण और अमण को दान देना श्रच्छा है; जीवहिंसा न करना श्रच्छा है; कम खर्च करना श्रौर कम संचय करना श्रच्छा है।"

धर्म-महामात्रों को नियुक्ति — अपने राज्याभिषेक के तेरह वर्ष बाद अशोक ने "धर्म-महामात्र" नामक नये कर्मचारी नियुक्त किये थे। ये कर्मचारी समस्त राज्य में तथा पश्चिमी सीमा पर रहनेवाली गांधार आदि जातियों में धर्म का प्रचार और उसकी रत्ता करने के लिये नियुक्त थे। धर्म-महामात्रों की पदवी बहुत ऊँची थी और उनका कर्तज्य साधारण महामात्रों के कर्तज्यों से भिन्न था। धर्म-महामात्रों के नीचे "धर्म-युक्त" नामक दूसरी श्रेणी के राजकर्मचारी भी धर्म की रत्ता और उस का प्रचार करने के के लिये नियुक्त थें। वे धर्म-महामात्रों के काम में हर प्रकार से सहायता देते थे। कियाँ भी धर्म-महामात्र के पद पर नियुक्त की जाती थीं। "की-धर्ममहामात्र" अंतःपुर में कियों के बीच धर्म का प्रचार और उस की रत्ता का काम करती थीं। पंचम शिला-लेख में धर्म-महामात्रों के कर्तज्य विस्तार के साथ दिये गये हैं। यात्रियों के सुख का प्रबन्ध — अशोक ने यात्रियों के आराम ज्यौर सुख का भी बड़ा अच्छा प्रबन्ध कर रक्खा था। सप्तम स्तंभलेख में इस बात का बड़ा अच्छा वर्णन किया गया है। हम यहाँ उसका कुछ भाग उद्भृत करते हैं—"सड़कों पर भी मैंने मनुष्यों खौर पशुआं को छाया देने के लिये बरगद के पेड़ लगवाये, आस्र-वाटिकाएँ बनवाई, आठ आठ कोस पर कूएँ खुदवाये, धर्म-शालाएँ बनवाई खौर जहाँ तहाँ पशुआों तथा मनुष्यों के उपकार के लिये अनेक पौसले बैठाये।"

रोगियों की चिकित्सा—श्रशोक ने रोगी मनुष्यों श्रौर परात्रों की चिकित्साकाभी बड़ाश्रच्छा प्रवन्ध कर रक्लाथा। केवल साम्राज्य के श्रन्दर ही नहीं, बल्कि साम्राज्य के बाहर विज्ञाणी भारत तथा पश्चिमोत्तर सीमा के खाधीन राज्यों में भी त्रशोक की स्रोर से मनुष्यों श्रीर पशुत्रों की चिकित्सा के लिये पर्याप्त प्रबन्ध था। इस प्रबन्ध का वर्णन ऋशोक के द्वितीय शिलालेख में है, जिसे हम यहाँ उद्धृत करते हैं--"देवतास्रों के प्रिय प्रियदर्शी राजा के राज्य में सब स्थानों पर तथा जो उनके पड़ोसी राज्य हैं, जैसे चोड़, पांड्य, सत्यपुत्र, केरलपुत्र श्रीर ताम्रपर्शी में. अन्तियोक नामक यवनराज के राज्य में और उस श्रंतियोक के जो पड़ोसी राजा हैं, उन सत्र के राज्यों में देवताश्रों के प्रिय प्रियदर्शी राजा ने दो प्रकार की चिकित्सास्रों का प्रबंध किया है; एक मनुष्यों की चिकित्सा श्रौर दूसरी पशुत्रों की चिकित्सा। मनुष्यों श्रीर पशुत्रों के लिये जहाँ जहाँ श्रीपधियाँ नहीं थीं. वहाँ वहाँ लाई ऋौर रोपी गई हैं। इसी प्रकार कन्द-मूल ऋौर फल-फल भी जहाँ जहाँ नहींथे, वहाँ वहाँ लाये और रोपे गए हैं।"

विदेशों में धर्म का प्रचार-ई० प्र २५७ के लगभग अशोक ने "चतुर्दश-शिलालेख" खुदवाये। तेरहवें शिलालेख में उन उन देशों श्रीर राज्यों के नाम मिलते हैं, जिनमें श्रशोक ने धर्म का प्रचार करने के लिये अपने दत या उपदेशक भेजे थे। इस शिलालेख से पता चलता है कि ऋशोक के राजदृत या धर्मी-पटेशक निम्नलिखित देशों में धर्म का प्रचार करने के लिये गये थे—(१) मौर्य साम्राज्य के त्रांतर्गत भिन्न भिन्न प्रदेश । (२) साम्राज्य के सीमांत प्रदेश, श्रीर सीमा पर रहनेवाली यवन, कांबोज, गांधार, गष्टिक, पितनिक, भोज, श्रांघ्र, पुलिंद श्रादि जातियों के देश । (३) साम्राज्य की जंगली जातियों के प्रांत । (४) दक्षिणी भारत के खाधीन राज्य; जैसे केरलपुत्र, सत्यपुत्र, चोड़ स्त्रौर पांड्य। (५) सहल या लंका द्वीप। (६) सीरिया. मिस्र, साइरीनी, मेसिडोनिया श्रीर एपिरस नामक पाँच युनानी राज्य, जिन पर कम से श्रंतियोक (Antiochos II. 261-246. B. C), तरमय (Ptolomy Philadelphos. 285-247 B. C.), मक (Magas, 285-255 B. C.), 对同语句 (Antigonos Gonatas. 277-239. B. C.) श्रौर श्रालिकसंदर (Alexander, 272-258 Bl C.), नाम के राजा राज्य करते थे। ई० पू० २५८ में ये पाँचो राजा एक ही समय में जीवित थे। श्रतएव यह ऋनुमान किया जाता है कि मोटे तौर पर ई० प० २५८ में अशोक के राजदत या धर्मीपदेशक धर्म का प्रचार करने से लिये विदेशों में भेजे गये थे। तात्पर्य यह कि अशोक के धर्माप्रदेशक केवल भारतवर्ष में ही नहीं, बल्कि एशिया, ऋफिका और यूरोप इन तीनों महाद्वीपों में फैले हुए थे। सिंहल या लंका द्वीप में जो धर्मोपदेशक भेजेः

गयें थे, उनका नेता सम्राट् अशोक का पुत्र महेंद्र था। महेंद्र यद्यपि राजकुमार था, तथापि धर्म की सेवा करने के लिये उसने. बौद्ध संन्यासी का जीवन प्रहृष्ण किया था। उसने आजीवन लंका में बौद्ध धर्म का प्रचार किया और वहाँ के राजा "देवानां प्रिय-तिष्य" और उसके सभासतों को बौद्ध धर्म का अनुयायी बनाया। कहा जाता है कि वहाँ महेंद्र की श्रास्थियाँ एक स्तृष के नीचे गड़ी हुई हैं। लंका के "महावंरा" नामक बौद्ध प्रन्थ में यह भी लिखा है कि अशोक के दूत धर्म-प्रचारार्थ सुवर्ण-भूमि (बरमा) में भी गये थे। पर शिलालेखों में सुवर्ण-भूमि का उल्लेख नहीं है। यदि अशोक ने बरमा में अपने दृतों को भेजा होता, तो शिलालेखों में उसका वर्णन अवस्य किया होता।

धार्मिक उत्साह— अशोक ने अपने धार्मिक प्रेम और उत्साह की बदौलत बौद धर्म को, जो पहले केवल एक छोटे से प्रांत में सीमाबद था, संसार का एक बहुत बड़ा धर्म बना दिया। गौतम बुद्ध के जीवन-काल में बौद्ध धर्म का प्रचार केवल गया, प्रयाग और हिमालय के बीचवाले प्रांत में था। जब ई० पू० ४८७ में बुद्ध भगवान का निर्वाण हुआ, तब बौद्ध धर्म केवल एक छोटा सा संप्रदाय था। पर अशोक की बदौलत यह धर्म भारतवर्ष के बाहर दूसरे देशों में भी फैल गया। यद्यपि अब यह धर्म अपनी जन्मभूमि अर्थान् भारतवर्ष से बिलकुल छुप्त हो गया है, पर लंका, बरमा, तिक्वत, नैपाल, भूटान, चीन, जापान और कोरिया में इस धर्म का प्रचार अब तक बना हुआ है। यह केवल अशोक के धार्मिक उत्साह का परिणाम है। अशोक का नाम सदा उन थोड़े से लोगों में गिना जायगा, जिन्होंने अपनी

शक्ति श्रौर उत्साह के द्वारा संसार के धर्म में महान् परिवर्तन किये हैं।

स्वमाव और चरित्र—ग्रहोक का स्वभाव और चरित्र उसके लेखों से मलक रहा है। उन लेखों की शैली से पता लगता है कि भाव और शब्द दोनों अशोक ही के हैं। कलिंग-युद्ध से होनेवाली विपत्तियों को देखकर अशोक को जो परचात्ताप हुन्ना, उसे कोई मंत्री श्रपने शब्दों में प्रकट करने का साहस नहीं कर सकता था। उस पश्चात्ताप का वर्णन ऋशोक के सिवा श्रौर कोई न कर सकता था। उसके धर्म-लेखों से मृचित होता है कि उसमें फेवल राजनीतिज्ञता ही नहीं. बल्कि सच्चे संन्यासियों की सी पवित्रता श्रीर धार्मिकता भी कृट कृटकर भरी हुई थी। उसने ऋपने प्रथम गौग शिलालेख में इस बात पर जोर दिया है कि छोटे श्रौर बड़े हर मनुष्य को चाहिए कि वह श्रपने मोच्न के लिये उद्योग करे श्रौर श्रपने कर्म के श्रनुसार फल भोगे। उसने अपने लेखों में बड़ों के आदर, दया, सत्य और सहानुभृति पर बहुत जोर दिया है श्रौर बड़ों के श्रनादर, निर्दय-ता, श्रमत्य श्रीर दूसरे धर्मी तथा संप्रदायों के साथ घृणायुक्त व्यवहार की बहुत निंदा की है। ऋशोक निस्सन्देह एक बड़ा मनुष्य था। वह एक बड़ा सम्राट् होते हुए भी बड़ा भारी धर्म-प्रचारक था। उसमें सांसारिक श्रीर श्राह्मिक दोनों प्रकार की शक्तियाँ विद्यमान थीं; श्रौर उन शक्तियों को वह सदा श्रपने एक मात्र उद्दरय श्रर्थात धर्म-प्रचार में लगाने का प्रयत्न करता था।

अशोक की रानियाँ—अशोक की कई रानियाँ थीं। कम से कम दो रानियाँ तो अवश्य थीं, जिनके नाम के आगे "देवी" की

पदवी लगाई जाती थी। दूसरी रानी अर्थात् "कारवाकी" का नाम उस गौए स्तंभलेख में आया है, जो इलाहाबाद के किले के अन्दर एक स्तंभ पर खुदा हुआ। है। उस लेख में यह भी लिखा है कि कारवाकी "तीवर" की माता थी। माळुग होता है कि दूसरी रानी अर्थात् कारुवाकी के साथ ऋशोक का विशेष प्रेम था। कारुवाकी कदाचित् ज्येष्ठ राजक्रमार की माता थी, जो यदि जीवित रहता, तो अवश्य राजगही पर बैठता । पर शायद वह श्रशोक से पहले ही इस संसार से कूच कर गया था। बौद्ध दन्तकथाश्रों से सूचित होता है कि बहुत वर्षों तक अशोक की अधान महिषी "श्रसन्धिमित्रा" नाम की थी। यह रानी बड़ी पतित्रता श्रीर सती साध्वी थी। इसकी मृत्यु के बाद श्रशोक ने "तिष्यरिता" नाम की एक दूसरी स्त्री से विवाह किया। कहा जाता है कि तिष्यरित्तता श्राच्छे चरित्र की न थी श्रीर राजा को बहुत दुःख देती थी। राजा उस समय वृद्ध हो चला था, पर रानी ऋभी पूर्ण युवावस्था में थी। यह भी कहा जाता है कि श्रशोक की एक दूसरी रानी से कुग्णल नामक एक पुत्र था। उस पर तिष्यरित्तता आसक्त हो गई। जब उसने क्रणाल पर अपना प्रेम प्रकट किया, तब उसे अपनी सौतेली माँ के इस पृश्चित प्रस्ताव पर बड़ा ही स्वेद हुआ और उसने वह प्रस्ताव बिलकुल श्रास्वीकृत कर दिया। इस पर रानी ने मारे क्रोध के धोखा देकर उसकी ऋाँखें निकलवा लीं।

अध्योक के उत्तराधिकारी—यह नहीं कहा जा सकता कि उत्तर की दन्तकथा कहाँ तक ठीक है। यह भी निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि अध्योक का कुणाल नामक कोई राज-

कुमार था या नहीं। ऋस्तु; पुराणों में ऋशोक के बाद उसके पौत्र दशरथ का नाम आता है। नागार्जुनि पहाड़ी में दशरथ का जो गहालेख है. उससे भी पता लगता है कि दशरथ नाम का एक वास्तविक राजा था। इससे यही सिद्ध होता है कि अशोक के बाद उसका पौत्र दशरथ साम्राज्य का उत्तराधिकारी हुन्ना। दश-रथ के गृहा-लेखों की भाषा ऋौर लिपि से यह सिद्ध होता है कि वह ऋशोक के बहुत बाद का नहीं है। उसकी लेख-शैली से तो पता लगता है कि कदाचित अशोक के बाद वही साम्राज्य का या कम से कम उसके पूर्वीय प्रांतों का उत्तराधिकारी हुआ। यदि हम यह बात मान लें. तो दशरथ का राज्यारोहरा काल ई० पू० २३२ रक्वा जा सकता है। माञ्चम होता है कि उसका राज्य-काल बहुत दिनों तक नहीं था; क्योंकि पुराणों में वह केवल त्राठ वर्ष कहा गया है। यद्यपि किसी शिला-लेख में त्रशोक के संप्रति नामक एक दूसरे पौत्र का हवाला नहीं मिलता, तथापि उसका जिक बहत सी दन्त-कथाओं में आता है। जैन दन्त-कथाओं में भी संप्रति को अशोक का पत्र कहा है। इससे मालम होता है कि संप्रति कल्पित नहीं, बल्कि एक वास्तविक व्यक्ति था । कदा-चित् अशोक की मृत्य के बाद ही मौर्य साम्राज्य दशरथ और संप्रति दोनों में बँट गया, जिनमें से दशरथ पूर्वी प्रान्तों का मालिक हुआ और संप्रति पश्चिमी प्रांतों का। पर इस मत के पोषण में कोई पृष्ट प्रमाण नहीं है।

मौर्य साम्राज्य का अस्त — पुराणों के अनुसार मौर्य वंश ने भारतवर्ष में १२७ वर्षों तक राज्य किया। यदि हम यह बात मान लें और चन्द्रगुप्त का राज्य-काल ई० पू० ३२२ से प्रारंभ

करें, तो हमें मानना पड़ेगा कि मौर्य वंश का श्रांत ई० पू० १८५ के लगभग हुआ। पर निश्चित रूप से यही कहा जा सकता है कि चन्द्रगुप्त ने जिस बड़े साम्राज्य की नींव डाली थी श्रौर जिसकी चन्नति बिन्द्रसार तथा अशोक के जमाने में होती रही, वह अशोक के बाद बहुत दिनों तक कायम न रह सका। मौर्य साम्राज्य के पतन का एक बहुत बड़ा कारण यह था कि अशोक के बाद ब्राह्मणों ने इस साम्राज्य के विरुद्ध लोगों को भड़काना शुरू किया। व्यशोक के जमाने में ब्राह्मणों का प्रभाव बहुत कुछ घट गया था; क्योंकि वह बौद्ध धर्म का अनुयायी होने के कारण बाह्मणों की अपेचा बौद्धों का अधिक पचपात करता था। अशोक ने यज्ञों में पशु-वध भी बन्द करवा दिया था; श्रौर उसके धर्ममहामात्र कदाचित् लोगों को बहुत तंग करते थे, जिससे लोगों में बड़ा श्रसन्तोष फैल गया था। इसलिये ज्योंही श्रशोक की श्राँख मुँदी, त्योंही ब्राह्मणों का प्रभाव बढ़ने श्रीर मौर्य साम्राज्य के विरुद्ध आन्दोलन होने लगा। अशोक के जिन उत्तराधिकारियों के नाम पुराणों में मिलते हैं, उनके ऋधिकार में केवल मगध और आस-पास के प्रांत बच गये थे। ऋशोक की मृत्यु के बाद ही आंध्र और कलिंग प्रांत भौर्य साम्राज्य से निकलकर खाधीन हो गये। मौर्य साम्राज्य का श्रांतिम राजा बृहद्रथ बहुत ही कमजोर था। उसके सेनापति पुष्यमित्र ने ई० पू० १८४ में उसे मारकर साम्राज्य पर श्रिधकार कर लिया। उसने एक नये राजवंश की नींव डाली, जो इतिहास में शंग वंश के नाम से प्रसिद्ध है। इस प्रकार भारतवर्ष के इतिहास में मौर्य साम्राज्य का सदा के लिये अस्त हो गया।

## श्चाठवाँ अध्याय

## प्राचीन बौद्ध काल के प्रजातन्त्र राज्य

चुद्ध के समय में प्रजातन्त्र राज्य—बौद्ध मंथों से पता लगता है कि बुद्ध के समय में उत्तरी भारत में कई छोटे छोटे प्रजातन्त्र राज्य थे। श्रम्यापक राइज डेविड्स ने श्रपने "बुद्धिस्ट इंडिया" के नामक मंथ में निम्नलिखित ११ प्रजातंत्र राज्यों के नाम लिखे हैं—

- (१) शाक्यों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी कपिलवस्त थी।
- (२) भग्गों ना प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी सुंसु-मार पहाड़ी थी।
- (३) बुलियों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी ऋह-कष्प थी।
- (४) कालामों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी केसपुत्त थी।
- (५) कोलियों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी रामप्राम थी।
- (६) मझों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी कुशि-नारा थी।
  - (७) महों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी पावा थो।

Buddbist India, p. 22.

- (८) मर्झे का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी काशी थी।
- (९) मौर्यों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी पिप्प-लिवन थी।
- (१०) विदेहों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी मिथिला थी।
- ( ११ ) लिच्छवियों का प्रजातन्त्र राज्य, जिसकी राजधानी वैशाली थी ।

ये ग्यारहों प्रजातन्त्र राज्य आजकल के गोरखपुर, बस्ती श्रीर मुजफ्करपुर जिलों के उत्तर में अर्थात् मोटे तौर पर बिहार प्रांत में फैले हुए थे। इनमें से आठ राज्यों का कोई विशेष हाल नहीं माळूम। मझें की तीन शाखाएँ थीं। एक कुशीनारा में, दूसरी पावा में और तीसरी काशी में राज्य करती थी। इन ग्यारहों में सन से अधिक महत्व शाक्यों, विदेहों और लिच्छ-वियों का था। विदेह और लिच्छवि आपस में मिल गये थे और दोनों मिलकर "वर्जी" कहलाते थे।

इन प्रजातन्त्र राज्यों में श्रव्सर लड़ाइयाँ भी हो जाया करती थीं। "कुणाल जातक" में लिखा है कि एक बार शाक्यों श्रीर कोलियों में बड़ा युद्ध हुआ। इस युद्ध का कारण यह था कि दोनों ही श्रपने श्रपने खेत सींचने के लिये रोहिणी नदी को एकमात्र अपने श्रपिकार में रखना चाहते थे। प्रायः राजतन्त्र राज्यों के राजकुमार या राजे इन प्रजातन्त्र राज्यों के नेताओं की लड़िक्यों के साथ विवाह-सम्बन्ध भी करते थे। "भइसाल जातक" में लिखा है कि कोशल के राजा "पसेन्दि" (प्रसेनजित्) ने शाक्यों से यह प्रस्ताव किया था कि तुम लोग अपने यहाँ की एक

लक्की का विवाह मेरे साथ कर दो। उसी से यह सी पता लगता है कि कोराल-राज के प्रधान सेनापित से लिच्छितियों का युद्ध हुआ था; क्योंकि उस सेनापित ने लिच्छितियों के पित्र तालाव में स्नान करके उसे अपित्र कर दिया था। "एकपरण जातक" में लिच्छितियों की राजधानी का बढ़ा अच्छा वर्णन मिलता है। उसमें लिखा है कि उस नगर के चारों छोर तीन चहार-दीवारियाँ थीं। प्रत्येक दीवार एक दूसरी से तीन मील की दूरी पर थी और हर दीवार में कई फाटक और मीनारें थीं।

शाक्यों का प्रजातंत्र राज्य—संसार के प्राचीन इतिहास में कोई प्रजातन्त्र राज्य ऐसा नहीं हुआ, जिसका प्रभाव संसार की सम्यता पर इतना अधिक पड़ा हो, जितन्ना शाक्यों के प्रजातन्त्र का पड़ा है; क्योंकि यहीं उस महापुरुष ने जन्म लिया था, जिसका अनुयायी इस समय संसार की आवादी का एक तिहाई हिस्सा हो रहा है। गौतम बुद्ध इसी प्रजातन्त्र राज्य के एक नागरिक थे। उनहोंने यहीं स्वाधीनता और स्वतंत्र विचार की शिचा प्राप्त की थी। उनके पिता बुद्धोदन इसी प्रजातन्त्र राज्य के एक सभापित या प्रधान थे \*। शाक्यों की जन-संख्या दस लाख थी। उनका देश नैपाल की तराई में पूरव से पच्छिम लगभग पचास मील और उत्तर से दिक्खन तीस या चालीस मील तक फैला हुआ था। उनकी राजधानी कपिलवस्तु थी। उनका शासन एक सभा के द्वारा होता था। यह सभा एक बड़े भारी समा-भवन में होती थी, जिसे "संघागार" कहते थे। बूढ़े और जवान सब अपने राज्य के शासन में सम्मिलित होते थे। सब

<sup>\*</sup> Buddhist India, pp. 19, 22, 41.

-मिलकर सभापति का चुनाव करते थे जो "राजा" कहलाता था । विजयों का प्रजातंत्र राज्य-"विजयों" का प्रजातंत्र राज्य प्राचीन भारतवर्ष का एक संयुक्त-राज्य था । इस प्रजा-तन्त्र राज्य में खाठ भिन्न भिन्न जातियाँ सम्मिलित थीं। ये खाठी जातियाँ एक होने के पहले बिलकल अलग अलग थीं। इस संयुक्त-प्रजातन्त्र राज्य की राजधानी वैशाली थी। इसकी दो प्रधान जातियाँ "विदेह" श्रीर "लिच्छवि" नाम की थीं। विदेह पहले एक-तन्त्र राज्य था। रामायण ऋौर उपनिषद् के प्रसिद्ध राजा जनक इसी विदेह राज्य के ऋधिपति थे। प्रारंभ में विदेहों का राज्य तेईस सौ मील तक फैला हुआ था। पहले किसी समय लिच्छवि लोग तीन मनुष्यों को चुनकर उन्हें शासन का कार्य सौंप देते थे। वे तीनों उनके अप्रणी या मुखिया होते थे। लिच्छ-वियों की एक महासभा थी, जिसमें युद्दे श्रीर जवान सब शामिल होते थे और राज-कार्य में योग देते थे। "एकपएए जातक" तथा "चूह-कलिंग जातक" में इस महासभा के सभासदों की संख्या ७७०७ दी गई है। कदाचित् इस संख्या में उस जाति के सब लोग शामिल थे। इस महासभा के सभासद "राजा" कहलाते ·थे। वे महासभा में बैठकर सिर्फ कानून बनाने में ही राय नहीं हेते थे. बल्कि सेना और आय व्यय सम्बन्धी सब बातों की भी देखभाल करते थे। इस सभा में राज्य-संबंधी सब बातों पर विचार और वाद-विवाद होता था। शासन के सुभीते के लिये यह महासभा अपने सभासदों में से नौ सभासदों की एक संस्था चुन लेवी थी। वे नौ सभासद "गण्-राजानः" कहलावे थे और समस्त जन-समुदाय के प्रतिनिधि होते थे। "महसाल जातक" से पता लगता है कि महासभा के सभासदों का नियम के अनुसार जला-भिषेक होताथा औरवे "राज" पदवी से विभूषित किये जाते थे।

सिकन्दर के समय में प्रजातन्त्र राज्य-बौद्ध ग्रंथों के बाद यूनानी इतिहासकारों श्रीर लेखकों से प्रजातन्त्र राज्यों के बारे में बहुत कुछ पता लगता है। यूनानी इतिहासकारों के शंथों से सूचित होता है कि ई० पू० चौथी शताब्दी के श्रंत में, जब कि मौर्य साम्राज्य को नींव पड़ रही थी. उत्तरी भारत में कई प्रजातंत्र या गरा-राज्य विद्यमान थे। मेगास्थिनीज ने लिखा है कि जिस समय मैं भारत में था. उस समय श्रिधिकतर नगर प्रजातंत्र. प्रणाली के श्रतसार शासित होते थे \* । उसने यह भी लिखा है कि उस समय कई जातियाँ ऐसी थीं, जो किसी के शासन में नहीं थीं: वे ऋपना शासन स्वयं करती थीं †। सिकन्दर को पंजाब श्रौर सिन्ध में परा परा पर ऐसे प्रजातंत्र राज्यों की सेनाश्रों का सामना करना पड़ा था। उत्तरी भारत के जिन राज्यों से सिकंदर की मुठभेड़ हुई थी, उनमें से ऋधिकतर प्रजातंत्र थे। इससे सचित होता है कि ई०प० चौथी शताब्दी में पंजाब में एक-तंत्र या राज-तन्त्र राज्य की ऋषेचा प्रजातंत्र राज्यों का ऋधिक प्रचार था। सिकंदरके समय निम्न-लिखित प्रजातंत्र या गण राज्य मुख्य थे-

(१) द्यारट्ट (ग्रराष्ट्रक)—सिकन्दर के समय उत्तरी भारत में बहुत सी जातिॄयाँ प्रजातंत्र शासन या खराज्य का सुख भोग

<sup>•</sup> Ancient India as described by Megasthenes. Translated by Mc. Crindle, p. 40.

<sup>†</sup> Mc. Crindle's "Ancient India as described by Megasthenes", pp. 143-44.

रही थीं। उनमें से एक जाति "श्रारहों" ( श्रारह्मकों ) की थी। यूनानी इतिहास-लेखकों ने इन्हें छुटेरा श्रीर डाकू कहा है। महा-भारत में भी ये छुटेरे श्रीर डाकू कहे गये हैं। ये किसी राजा के शासन में न थे। कदाबित ये लूट पाट करके श्रपना गुजारा करते थे। चन्द्रगुप्त मोर्य ने बहुत कुछ इन्हीं की सहायता से उन यूनानियों को उत्तरी पंजाब से मार भगाया था, जिन्हों सिकंदर पश्चिमोत्तर प्रांत तथा पंजाब पर यूनानी शासन स्थिर रखने के लिये छोड़ गया था। कदाचित् इन्हीं की सहायता से चन्द्रगुप्त अपने देश को विदेशी यूनानियों की पराधीनता से स्वतन्त्र करके भारतवर्ष का एकछत्र सम्राट् बन सका \*। श्रीयुक्त काशीप्रसाद जायसवाल ने यह श्रमुमान किया है, श्रीर उनका श्रमुमान ठीक माजूम होता है, कि पंजाब में श्राजकल जो "श्ररोड़े" हैं, वे इन्हीं "श्रारहों" या "श्रराष्ट्रकों" में बंशघर हैं †।

(२) मालव और खुद्रक—"मालव" और "क्षुद्रक" दोनों के नाम महाभारत में भी आते हैं। ये दोनों जातियों कौरवों की ओर से लड़ी थीं। सिकंदर को इन दोनों जातियों से बड़ा भयं-कर युद्ध करना पड़ा था। यूनानियों ने इनके नाम कम से महोई (Mallois) और ओक्सीड्रकाई (Oxydrakai) लिखे हैं ‡। यूनानी इतिहास-लेखक एरिअन (Arrian) ने इन दोनों जातियों

<sup>\*</sup> Mc. Crindle's "Invasion of India by Alexander" n 38, 406.

<sup>†</sup> Modern Review, May, 1913, p. 538.

<sup>\*</sup> Mc. Crindle's 'Invasion of India by Alexander', p. 140.

के लोगों के बारे में लिखा है कि ये बड़े बीर और खाधीनता मेमी थे और प्रजातन्त्र राज्य-प्रणाली से शासित होते थे। ये एक दूसरे के परम शशु थे और सदा एक दूसरे को नीचा दिखाने को तैयार रहते थे। पर सिकंदर के आक्रमण के समय इन दोनों जातियों ने पुरानी राशुता मुलाकर बाहरी शशु के आक्रमण से बचने के लिये आपस में एका कर लिया था। एकता का यह बन्धन हद करने के लिये दोनों ने एक दूसरे से विवाह-सम्बन्ध भी करना प्रारंभ किया था। यहाँ तक कि बात की बात में दस सहस्य अी-पुरुषों का विवाह एक दूसरे के यहाँ हो गया। सब मिलाकर दोनों की सेनाओं में नव्बे हजार पैदल, दस हजार सवार और करीब नौ सी रथ थे। मालव लोग राबी और चनाव के बीच में तथा शुद्रक लोग राबी और ज्यास के बीच में रहते थे।

(३) षिषय (पंत्रोरे)—"त्तित्रय" जाति भी किसी राजा के ख्राधीन न यी। यूनानी इतिहास-लेखक एरिश्रन ने लिखा है कि "त्तृत्रिय" लोग बिलकुल खाधीन थे। ये अपने नेता जुनकर शासन का काम उन्हीं को सौंप देते थे \*। "त्तृत्रिय" लोग जहाज और नाव बनाने में बड़े कुशल थे। जब सिकंदर ने इन लोगों को हराया, तब इन्होंने उसके लिये बहुत से जहाज बनाकर मेंट किये। ये कदाचित् उस स्थान पर रहते थे, जहाँ पंजाब की पाँची निदयाँ सिन्धु नदीं में मिलती थीं। श्रीयुत जायसवाल जी

Mc. Crindle's "invasion of India by Alexander" p. 155, 156, 167, 169.

का अनुमान है कि पंजाब और सिन्ध के आजकल के "स्त्रती" कदाचित् इन्हों "क्तियों" के बंशधर हैं #।

( ४ ) अगतस्तोई—यह जाति भी किसी राजा के अधीन न थी। इसने भी सिकंदर का मुकाबला बड़ी बहादुरी से किया था। इस जाति के लोग बड़े वीर, देशभक्त और मानमर्यादा के पालक थे। ये अप्रतिष्ठा और जातीय अपमान सहने की अपेता मृत्य को ऋधिक श्रेष्ट सममते थे। इन लोगों ने चालीस हजार पैदल और तीस हजार सवार सेना के साथ सिकंदर का सामना किया: पर श्रंत में ये हार गये। इनमें से बहतेरे मार डाले गये श्रीर बहुतेरे पकड़कर गुलामों की तरह बेच डाले गये। सिकंदर ने इनके देश में तीस मील तक बढकरं इनके प्रधान नगर पर कन्जाकर लिया। इसके बाद जब वह दूसरे नगर की श्रोर बढ़ा. तब बड़ी दढता के साथ रोका गया। इस लड़ाई में सिकंदर के बहुत से आदमी काम आये। कहा जाता है कि उस नगर में २०,००० मनुष्य थे। जब उन लोगों ने देखा कि ऋष नगर की रचा नहीं हो सकती. तब नगर में आग लगाकर वे सब उसमें जल मरे। उनमें से केवल तीन हजार मनुष्य बच गये। मुसलमानी जमाने में राजपूतों में सती की प्रथा कदाचित् इसी प्राचीन समय की प्रथा का अवशेष थी। यह जाति संभ वत: भेजम और चनाव नदियों के बीच में रदती थी। इस जाति का असली नाम क्या था, यह नहीं कहा जा सकता। पर युनानी लोग इसे श्रगलस्सोई (Agalassois) कहते थे †।

Modern Review, May 1913, p. 538.

<sup>†</sup> V. Smith's "Early History of India" p. 93.

- (५) नीसाइश्रन-यूनानी इतिहास-लेखक एरिश्रन(Arrian) ने लिखा है कि नीसाइझन (Nysalans) लोग स्वतन्त्र थे। य किसी राजा के ऋधीन न थे : इनके देश का शासन-कार्य थोड़े से भ्रमीर उमरा के हाथ में रहता था, जिनके ऊपर एक सभापति या अगुआ होता था। अमीर उमरा के प्रतिनिधि तीन सौ चुने हुए बुद्धिमान् मनुष्य होते थे । जब सिकन्दर ने इनके नगर नीसा (Nysa) पर हमला किया, तब इन लोगों ने बड़ी वीरता से अपने नगर की रचा की। सिकंदर उसे जीत न सका: इसलिये उसने इसके चारों श्रोर घेरा डालकर उसे जीतना चाहा। इस पर नीसाइश्रन लोगों ने हार मान ली श्रीर सिकंदर से सन्धि की प्रार्थना की। सिकंदर ने उनकी प्रार्थना स्वीकृत कर ली श्रीर उनका देश उन्हीं को लौटा दिया। नीसाइस्रनों ने स्रपनी तीन सौ सवार सेना सिकंदर को सहायतार्थ दी। नीसा का ठीक ठीक स्थान श्रभी निश्चित नहीं हश्रा है। वह कदाचित पश्चिमोत्तर सीमा में उस स्थान पर था, जहाँ आजकल काफिर लोग रहते हैं 🕇 । आजकल के काफिर लोग शायद इन्हीं नीसाइअनों के वंश-धर हैं। नीसाइ अनों का असली नाम क्या था. यह भी निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता।
  - (६) सदर्के—इस जाति का श्वासली नाम क्या था, यह नहीं कहा जा सकता। पर यूनानी लोग इसे सवर्के (Sıbarcae)

Mc. Criudle's "Invasion of India by Alexander", pp. 79, 80; Arrian, II, V.

<sup>†</sup> V. Smlth's "Position of the Autonomous Tribes of the Punjab" in J. R. A. S. 1913, pp. 685-702.

कहते थे। ये किसी राजा के ऋषीत न थे। राज्य का काम चलाने के लिये ये तीन मुखिया चुनते थे, जो "सेनापित" कहलाते थे। इनकी सेना में साठ हजार पैदल, छः हजार सवार ऋौर पाँच सौ रथ थे। इन लोगों ने मिकंदर का ऋषिपत्य स्वीकृत कर लिया था। ये कदाचित् उस स्थान के पास कहीं रहते थे, जहाँ पंजाब की पाँचो निदयाँ एक होकर सिंधु नदी में मिलती थीं \*।

इनके सिवा यूनानी इतिहास-लेखकों ने "संवस्तई" (Sambastai), "गेड्रोजिन्नाइ" (Gedrosii), "एड्रेस्तई" (Adraistai), "सिवोई" (शैव?) त्रादि कई प्रजातन्त्र जातियों के नाम लिखे हैं, जो सिकंदर के समय पंजाब में विद्यमान थीं।

कौटिलीय अर्थशास्त्र में प्रजातःत्र राज्य—वोद्ध प्रंथों श्रीर यूनानी इतिहासकारों के कथन की पुष्टि कौटिलीय श्रर्थशास्त्र से भी होती है, जिस में एक श्रध्याय † संघों या गए-राज्यों के बारे में है। उसमें संघ या गएराज्य दो भागों में बाँटे गये हैं; यथा—

"काम्भोज-सुराष्ट्र-क्षत्रिय श्रेण्यादयो वात्त्रीशस्त्रोपनीविनः।"

"लिच्छिविक-मलक मद्रक-कुकुर-कुर-पांचालादयो राजशब्दोपजीविनः ॥"

श्रर्थात्—कांभोज, सुराष्ट्र श्रादि के चित्रय गण व्यापार तथा खेती करते थे श्रीर सेनाश्रों में भक्ती होकर युद्ध भी करते थे। ये एक प्रकार के गण राज्य हुए। दूसरे प्रकार का गण-राज्य लिच्छवियों, युजियों, मल्लों, मद्रों, कुकुरों, कुरुश्रों, पांचालों

<sup>\*</sup> Mc, Crindle's "Invasion of India by Alexander" p. 252.

र्ग कौटिलीय प्रश्रंशास्त्र, अधि० ११, प्रध्याय १..

जौर इसी तरह के दूसरे गर्णों का था। ये लोग ज्यपने नाम के पहले "राजा" शब्द लगाते थे। जपर बौद्ध मंथों के ज्याधार पर लिखा जा चुका है कि बुद्ध के समय में "लिच्छवि" और "मछ" आदि ग्यारह प्रजातन्त्र या गर्ण-राज्य थे। यह भी लिखा जा चुका है कि लिच्छवियों की महासभा के सभासदों की संख्या ७७०० थी और वे सब "राजा" कहलाते थे। कौटिलीय ज्यर्थ-शास्त्र ( अधि० ११, ज्रध्या० १ ) से पता लगता है कि ये सब गर्ण-राज्य एक प्रकार के प्रजातन्त्र राज्य थे। इनके शासन का कार्य इनके मुखियों के हाथ में रहता था, जो सब लोगों की क्योर से चुनकर नियुक्त किये जाते थे।

श्रवेशास्त्र में प्रजान्तन्त्र राज्यों की जो सूची दी है, एससे पता लगता है कि मौर्य काल के प्रारंभ में प्रायः समस्त उत्तरी भारत इन प्रजातन्त्र राज्यों के खिकार में था। "लिच्छिवि", "वृक्ति" और "मह" पूरव की ओर, "कुरु" और "पांचाल" मध्य में, "मह" उत्तर-पश्चिम की ओर और "कुरुर" दिल्लिए पश्चिम की ओर थे। ये गए-राज्य वड़े शक्ति-शाली थे, इस बात का पता कौटिलीय अर्थशास्त्र से लगता है; क्योंकि उसमें लिखा है—"संघलाभी दंडिमत्रलाभानामुत्तमः" अर्थात् सेना-बल और मित्र-बल की अपेना संघ-बल अथवा गए-राज्य की सहायता का लाभ अधिक श्रेयस्कर है \*।

प्रजातन्त्र राज्यों की विशेषताएँ - बौद्ध मंथों, यूनानी

<sup>•</sup> मौदिलोय मर्थशास्त्र (११ मधि० १ मध्या०)

इतिहास-जेखकों के इतिहासों और कौटिलीय वर्ष शास्त्र से प्रजातन्त्र की निम्नलिखित विशेषताएँ सचित होती हैं।

- (१) साधारण तौर पर प्रजातन्त्र राज्य के कुल व्यक्ति शासन कार्य में योग देते थे और सब "राजा" कहलाते थे ।
- (२) उन राज्यों में एक या एक से ऋधिक प्रधान, मुखियाया ऋगुआ होते थे, जो शासन कार्य करते थे। किसी किसी राज्य में कुळ कुल भी ऐसे होते थे जिनके हाथ में शासन का काम रहताथा।
  - (३) उन राज्यों में सब के ऋधिकार बराबर समके जाते थे।
- (४) राज्य-संबंधी मामलों पर सब लोग मिलकर सभाभवन या "संयागार" में विचार करते थे।
  - (५) वे अपने नियमों का पालन यथोचित रूप से करते थे।
- (६) श्रपनी शक्ति बढ़ाने के लिये कभी कभी कई प्रजातंत्र राज्य एक साथ मिलकर एक संयुक्त राज्य बन जाते थे।
- (७) उन राज्यों को अपनी प्रतिष्ठा का बड़ा खयाल रहता था। वहाँ के लोग वीरता के लिये भी प्रसिद्ध थे। हारने की अपेचा लड़ते हुए मर जाना वे अधिक उत्तम सममते थे।
  - (८) कभी कभी उनमें फूट और द्वेप भी हो जाता था।

मौर्य काल में प्रशातन्त्र राज्यों का हास — मौर्य काल में धीरे भीरे प्रजातन्त्र राज्यों का हास होने लगा। चन्द्रगुप्त के मन्त्री चाएक्य की कुटिल नीति के आगे प्रजातन्त्र राज्य न ठहर सके। चाएक्य की नीति यह थी कि सब छोटे छोटे राज्यों को तोड़कर एक वड़ा साम्राज्य खड़ा किया जाय और चन्द्रगुप्त मौर्य उसका अधिपति बनाया जाय। इसलिये उसने इन राज्यों को धीरे धीरे तोड़ को इकर साम्राज्य में मिलाना शुरू किया। उसने देखा कि

प्रजातन्त्र राज्यों की शक्ति उनकी एकता में है; ज्योंही उनमें फूट का बीज पड़ा, कि वे फिर स्थिर नहीं रह सकते। इसलिये उसने उन राज्यों में धीरे धीरे फूट का बीज बोना शुरू किया। इसी उहेश्य से उसने उन राज्यों में बहुत से गुप्तचर भेजे थे। वे गुप्तचर जाकर भिन्न भिन्न वेषों में उन लोगों में रहते थे श्रीर उनमें फट पैदा करने की कोशिश करते थे। वेश्याएँ भी इस काम में लगाई जाती थीं। जब इस तरह से उन लोगों में फुट पैदा हो जाती थी, तब चाएक्य को अपनी कुटिल नीति काम में लाने का मौका मिलता था। कौटिल्य ने अपना यह उद्देश्य पूरा करने के लिये इसी तरह के बहुत से उपाय किये जिसमें "संघेध्वे वमेकराजो वर्तेत" ऋर्थात् ''चन्द्रगप्त मौर्य समस्त संघों या प्रजातन्त्र राज्यों का एकछन्न सम्राट् हो जाय।" उस का यह उद्देश्य बहुत कुछ सफल भी हो गया; क्योंकि मौर्य काल में इन प्रवल और स्वाधीन प्रजातन्त्र राज्यों के अस्तित्व का कोई दृढ़ प्रमाण नहीं मिलता । संभवतः ये सब राज्य मौर्य सम्राट् के महान् साम्राज्य में मिला लिये गये श्रीर उनका स्वाधीन श्रस्तित्व जाता रहा । प्रजातन्त्र राज्यों को तोड़ने के लिये जो जो उपाय किये जाते थे, वे सब कौटिलीय ऋर्थ-शास्त्र ( श्रधि० ११, श्रध्याय १ ) में विस्तार-पूर्वक दिये हुए हैं।

## नवाँ अध्याय

# मौर्य साम्राज्य की शासन पद्धात

मेगास्थिनीच के भारत-वर्णन, कौटिलीय चर्षशास्त्र तथा चर्शाक के शिलालेखों से मौर्य साम्राज्य की शासन पद्धति का चन्छा पता लगता है। अर्थशास्त्र के अनुसार राज्य-शासन का काम लगभग तीस विभागों में बँटा हुआ था। इनमें से मुख्य सेना विभाग, नगर-शासन विभाग, प्रांतीय शासन विभाग, गुप्तचर विभाग, कृषि विभाग, नहर विभाग, व्यापार और वाणिज्य विभाग, नौ विभाग, गुस्कर विभाग (चुंगी का महकमा ), आकर विभाग (खान का महकमा ), सूत्र विभाग (बुनाई का महकमा ), सुरा विभाग (आवकारी का महकमा), पशु-रत्ता विभाग, मनुष्य-गणना विभाग, आय-व्यय विभाग, पराष्ट्र विभाग, न्याय विभाग आदि थे। कौटिलीय अर्थशास्त्र में इन विभागों के अध्यत्तों या सुपरि-न्टेन्डेन्टों के कर्तव्य बहुत विस्तार के साथ दिये गये हैं।

#### सेना विभाग

चन्द्रगुप्त मौर्य की सेना प्राचीन प्रथा के अनुसार चतुरंगिणी थी, किन्तु उसमें जल सेना की विशेषताथी। चन्द्रगुप्त की सेना में ९००० हाथी, ८००० रथ, ३०,००० घोड़े और ६,००,००० पैदल सिपाही थे। हर एक रथ पर सारथी के सिवा दो धनुर्धर और हर हाथी पर महावत को छोड़ कर तीन धनुर्धर बैठत थे। इस तरह से सैनिकों की संख्या ६,००,००० पैदल, ३०,००० घुड़सबार, ३६,००० गजारोही ऋौर २४,००० रथी ऋर्थात् कुल ६,९०,००० थी, जिनको नियमित रूप से वेतन मिलता था #।

सैनिक मंडल — सेना का शासन एक मंडल के अधीनथा। इस मंडल में तीस सभासद थे, जो छ: विभागों में विभक्त थे। प्रत्येक विभाग में पाँच सभासद होते थे। प्रथम विभाग जल-सेनापित के सहयोग से जल-सैन्य का शासन करता था। द्वितीय विभाग के अधिकार में सैन्य-सामग्री और रसद आदि का प्रवन्ध रहता था। रण वाद्य बजानेवालों, साईसों, घिस्यारों आदि का प्रवन्ध मी इसी विभाग से होता था। तृतीय विभाग पैदल सेना की व्यवस्था करता था। चतुर्थ विभागके अधिकार में सवार सेना का प्रवन्ध था। पंचम विभाग रथ-सेना की देख भाल करता था; और पष्ठ विभाग हस्ति-सैन्य का प्रवन्ध करता था। चतुर्गिणी सेना तो बहुत दिनों से चली आ रही थी; पर जल-सेना विभाग और सैन्य-सामग्री विभाग चन्द्रगुप्त ने नये स्थापित किये थे †।

सेना की भर्ती-चाएक्य के अनुसार पैदल सेना के सिपाही इहः प्रकार से भर्ती किये जाते थे। यथा—"मौल" जो बाप-दादों के समय से राज-सेना में भर्ती होते चले आते थे; "भृत" जो किराये पर लड़ने के लिये भर्ती किये जाते थे; "श्रेणी" जो सह-योग के सिद्धांतों पर एक साथ रहनेवाली कुछ योद्धा जातियों में से भर्ती किये जाते थे; "मित्र" जो मित्र देशों में से भर्ती किये

Pliny, VI, 19; Plutarch's "Life of Alexander" Ch, 62; Arian, Indica; Ch. 16; Strabo, XV, 52.

<sup>†</sup> Pliny, VI, 19

जाते थे; "श्रमित्र" जो शत्रु देशों में से भर्ती किये जाते थे; और "श्रदी" जो जंगली जातियों में से भर्ती किये जाते थे है।

सेना के अस्त शस्त्र—कौटिलीय धर्यशास्त्र में "स्थिरयन्त्र" (जो एक ही जगह से चलाया जाय), "चलयन्त्र" (जो एक जगह से दूसरी जगह हटाया जा सके), "हलमुख" (जिसका सिरा हल की तरह हो), "धनुष", "बाए", "खएड", "छुर-कल्प" (जो छूरे के समान हो) श्रादि श्रनेक ध्यस्त-शस्त्रों के नाम मिलते हैं। इनके भी बहुत से भेद तथा उपभेद थे †।

दुर्ग या किले — चाएक्य के अनुसार डन दिनों दुर्ग कई प्रकार के होते थे और चारों दिशाओं में बनाये जाते थे। निम्नलिखित प्रकार के दुर्गों का पता चलता है। "औदक" जो द्वीप की तरह चारो और पानी से घिरा रहता था; "पार्वत" जो पर्वतों की चट्टानों पर बनाया जाता था; "धान्वन" जो रेगिस्मान या ऊसर भूमि में बनाया जाता था; और "बनदुर्ग" जो जंगल में बनाया जाता था। इनके सिवा बहुत से छोटे छोटे किले गाँबों के बीच बीच में भी बनाये जाते थे। जो किला ८०० गाँबों के केन्द्र में बनाया जाता था, उसे "स्थानीय"; जो किला ४०० गाँबों के बीच में बनाया जाता था, उसे "होणमुख"; जो किला २०० गाँबों के केन्द्र में बनाया जाता था, उसे "स्वावटिक"; और जो किला दर गाँवों के केन्द्र में रहता था, उसे "स्वावटिक"; और जो किला दस गाँवों के केन्द्र में रहता था, उसे "स्वावटिक"; कीर

कोटिलीय अर्थशास्त्र: अधि० ६. अध्याय २.

<sup>†</sup> कौटिलीय प्रर्थशस्त्र ; श्राधि० २ , अध्याय १८.

<sup>🗜</sup> कौटिलीय अर्थशास्त्र, अधि० २, अध्या० १ और ३.

### नगर-शासन विभाग

नगर-शासक मण्डल — जिस प्रकार सेना का शासन एक सैनिक मण्डल के अधीन था, उसी प्रकार नगर का शासन भी एक दूसरे मण्डल के हाथ में था। यह मण्डल एक प्रकार से आज कल की म्युनिसिपैलिटी का काम करता था और सैनिक मण्डल की तरह छः विभागों में बँटा हुआ था। इस मण्डल के भी तीस सभासद थे और प्रत्येक विभाग पाँच सभासदों के अधीन था। मेगास्थिनीज ने इन विभागों का वर्णन इस प्रकार किया है अन

प्रथम विभाग का कर्त्तच्य शिल्प-कलात्रों, उद्योग-धन्धों और कारीगरों की देखभाल करना था। यह विभाग कारीगरों की मजदूरी की दर भी निश्चित करता था। कारखानेवालों के कच्चे माल की देखभाल भी इसी विभाग के सपुर्द थी। इस बात पर विशेष ध्यान दिया जाता था कि कारखानेवाले कहीं घटिया या खराब किस्म का कच्चा माल तो काम में नहीं लाते। कारीगर राज्य के विशेष सेवक सममें जाते थे। इसलिये जो कोई उनका स्रंगभंग करके उन्हें निकम्मा और अपाहिज बनाता था, उसे प्राणुद्द दिया जाता था।

द्वितीय विभाग का कर्त्तव्य विदेशियों की देखरेख करनाथा। मौर्य साम्राज्य का विदेशी राज्यों के साथ बड़ा घनिष्ट सम्बन्ध था। अनेक परदेशी व्यापार अथवा भ्रमण के लिये इस देश में आते थे। इस विभाग की श्रोर से उनका चिंत निरीक्तण किया

<sup>\*</sup> Mc. Crindie's Ancient India as described by Megasthenes and Arrian.

जाता था और। उनकी सामाजिक खिति के अनुसार उन्हें ठहरने के लिये स्थान तथा नौकर चाकर दिये जाते थे। आवश्यकता पड़ने पर वैद्य लोग उनकी चिकित्सा करने के लिये भी नियुक्त थे। मृत विदेशियों का अन्तिम संस्कार उचित रूप से किया जाता था। मरने के बाद उनकी संपत्ति आदि का प्रवन्ध इसी विभाग की ओर से होता था और उसकी आय उनके उत्तरा-धिकारियों के पास भेज दी जाती थी। यह विभाग इस बात का बड़ा अच्छा प्रमाण है कि ईसवी तीसरी और वौथी शताच्दी में भी भारतवर्ष का विदेशी राष्ट्रों से पूरा सम्बन्ध था और बहुत से विदेशी ज्याद आदि के लिये यहाँ आते थे \*।

तृतीय विभाग का कर्त्तव्य जन्म और मृत्यु की संख्याओं का ठीक ठीक हिसाब रखना था। ये संख्याएँ इसिलये रक्खी जाती यीं कि जिसमें राज्य को इस बात का पता लगता रहे कि नगर की आवादी कितनी बढ़ी या कितनी घटी। यह लेखा रखने से प्रजा से कर वसूल करने में भी सहूलियत होती थी। यह कर एक प्रकार का पोल टैक्स (Poll-tax) था, जो हर मनुष्य पर लगाया जाता था। विदेशियों को यह देखकर आश्चर्य होता है कि उस प्राचीन काल में भी एक भारतीय शासक ने अपने साम्राज्य की जन-संख्या जानने का ऐसा अच्छा प्रवन्ध कर रक्खा था।

चतुर्थ विभाग के ऋषीन व्यापार-वाणिज्य का शासन था। विक्री की चीजों का भाव नियत करना और सीदागरों से बट-खरों नथा नाप-जोखों का यथोचित उपयोग कराना इस विभाग

<sup>.</sup> Indian Antiquary; 1905, p. 200.

का कर्त्तन्य था। इस विभाग के श्रिषकारी बड़ी सावधानी से इस बात का निरीच्चण करते ये कि बनिये तथा न्यापारी राजमुद्रांकित बटखरों श्रीर मार्पों का प्रयोग करते हैं या नहीं। प्रत्येक न्या-पारी को न्यापार करने के लिये राज्य से परवाना या लाइसेन्स लेना पड़ता था श्रीर इसके लिये उसे एक प्रकार का कर भी देना पड़ता था। एक से श्रिधिक प्रकार के न्यापार करने के लिये न्यापारी को दूना कर देना पड़ता था।

पंचम विभाग कारखानों और उनमें बनी हुई वस्तुओं की देखभाल करता था। पुरानी और नई वस्तुएँ श्रालग श्रालग रखने की श्राज्ञा थी। राजाज्ञा के बिना पुरानी वस्तुएँ बेचना नियम के विरुद्ध और दएहनीय समका जाता था \*।

पष्ठ विभाग विकी हुई वस्तुओं के मूल्य पर दशमांश कर बसूल करता था। जो कोई कर न देकर इस नियम का भंग करता था, उसे प्राणुदण्ड दिया जाता था †।

श्रपने श्रपने विभाग के कर्त्तव्यों के श्रातिरिक्त सभासदों को एक साथ मिलकर भी नगर के शासन के संबंध में सभी श्रावश्यक कार्य करने पड़ते थे। हाट, बाट, घाट श्रौर मन्दिर श्रादि लोको-पकारी स्थानों का प्रबन्ध भी इन्हीं लोगों के हाथ में था।

मारुम होता है कि साम्राज्य के तत्त्रशिला, उज्जयिनी आदि सभी बड़े बड़े नगरों का शासन इसी विधि से होता था।

तौटिलोय भर्यशास्त्र; अधि० ४, अध्या० २ और ७.

<sup>†</sup> Mc. Crindle's Ancient India: p. 54.

#### प्रान्तीय शासन विभाग

दरस्थित प्रान्तों का शासन राज-प्रतिनिधियों के द्वारा होता था । ये राज-प्रतिनिधि प्राय: राजघराने के लोग हुआ करते थे । उनके अधीन अनेक कर्मचारी होते थे। "अर्थशास्त्र" के अन-सार प्रत्येक राज्य चार मुख्य प्रान्तों में विभक्तहोना चाहिए श्रौर प्रत्येक प्रान्त एक एक राजकुमार या "स्थानिक" नामक शासक के अधीन होना चाहिए। इस बात का पता निश्चित रूप से नहीं लगता कि चन्द्रगृप्त मौर्य का विस्तृत साम्राज्य कितने प्रान्तों में बॅटाथा। पर ऋशोक के लेखों से पता लगता है कि उसका सामाज्य चार भिन्न भिन्न प्रान्तों में विभक्त था। श्रशोक के शिला-लेखों में तत्त्वशिला, उज्जयिनी, तोसली श्रौर सुवर्णगिरि नामक चार प्रान्तीय राजधानियों के नाम मिलते हैं \* । तत्त्वशिलां पश्चि-मोत्तर प्रान्त की, उज्जयिनी मध्य भारत की, तोसली कलिंग प्रान्त की श्रौर सुवर्णगिरि द्विए प्रान्त की राजधानी थी। कहा जाता है कि अशोक अपने पिता के जीवन-काल में तत्त्रशिला और बज्जैन दोनों जगहों का प्रान्तिक शासक रह चुका था। राज-प्रति-निधि या राजकुमार के बाद "रज्जुकों" का स्रोहदा था, जो कदा-चित् आजकल के कमिश्ररों के समान थे। उनके नीचे "आदे-शिक", "युक्त", "उपयुक्त" आदि अनेक कर्मचारी होते थे, जो राज्य का काम नियमपूर्वक चलाते थे † । "प्रादेशिक" कवाचित

<sup>\*</sup> तचिरिला, उञ्जयिनी और तोसली का उल्लेख "दो कर्लिंग शिलालेखा" में तथा सुवर्णिनीर का उल्लेख नकागिरि के "प्रथम लघु शिलालेखा" में आया है।

<sup>†</sup> देखिये अरोक का "नृतीय शिलालेख" और "चतुर्थ स्तमलेख" तथा अर्थ-न्यास (अथि० २, अध्याय ६) और मनुस्कृति (अध्याय ८, ओ० ३४)।

एक जिले के अफसर या कलेक्टर होते थे और ओहदे में रज्ज़कों से नीचे थे। अर्थशास्त्र में "प्रदेष्ट" शब्द कई बार आया है, जिसका अर्थ वहीं है, जो "प्रादेशिक" का है। इससे पता लगता है कि "प्रदेष्ट्" एक प्रकार के ऐसे राजकर्मचारी थे, जिनका काम राजकर वसूल करना और प्रजा की रहा करनाथा। "युक्त" और "उपयुक्त" कदाचित एक प्रकार के छोटे श्रफसर थे, जिनका काम हिसाब किताव रखना श्रीर राज-कर वस्नल करना था। ये श्राज-कल के क्रकों और छोटे छोटे पुलिस अफसरों का भी काम करते थे। इन ऋफसरों को लिखने पढने के काम में सहायता देने के लिये बहुत से "लेखक" भी रहते थे। अर्थशास्त्र और श्रशोक के लेखों से पता चलता है कि मौर्य साम्राज्य की शासन-प्रणाली बहुत ही सुव्यवस्थित श्रीर ऊँचे ढंग की थी। सीमा-प्रान्तों की जंगली जातियाँ ऋपने ऋपने सरदारों द्वारा शासित होती थीं. परन्तु उन पर सम्राट्का निरीक्त रहता था \*। साम्राज्य के बहुत से भागों में स्वतंत्र राजे महाराजे भी शासन करते थे, जो अपने श्रापको नाम मात्र के लिये मौर्य साम्राज्य के श्राधीन मानते थे । श्रशोक के जमाने में राजा तुपास्फ इसी प्रकार का राजा था †।

दूरिश्यत राजकर्मचारियों की कार्रवाई की सूचना देने श्रौर रत्ती रत्ती समाचार सम्राट् को भेजने के लिये "प्रतिवेदक"

सीमा प्रान्त की जंगला जानियों का उझेख अशोक के 'दो किंद्रिकः जिलालेख" में भाषा है।

<sup>†</sup> देखिये कददामन् का गिरनारबालः शिलाजेख (Epigraphia. Indica; VIII. 36.)

(सम्वाददाता) नियुक्त थे। ये लोग प्रति दिन हर नगर या प्राम का पूरा समाचार राजधानी को भेजा करते थे।

गुप्तचर विभाग—सेना के बाद राज्य की रहा गुप्तचरों पर निर्भर थी। अर्थ शास्त्र में गुप्तचरों और उनके विभाग का बहुत अच्छा वर्णन मिलता है। गुप्तचर लोग भिन्न भिन्न नामों और रूपों से घूम फिरकर राजा के पास हर प्रकार का समाचार भेजा करते थे। वे केवल साम्राज्य के अंदर ही नहीं, बल्कि साम्राज्य के बाहर भी उदासीन तथा शत्रु राज्यों में जाकर गुप्त बातों का पता लगाया करते थे। आधुनिक सभ्य राष्ट्रों की भौति चन्द्रगुप्त ने भी गुप्तचर संस्था स्थापित की थी और इसी संस्था के द्वारा वह सब बातों का पता लगाया करता था। कौटिलीय अर्थशास्त्र में निम्नलिखित गुप्तचरों के नाम, रूप और कार्य दिये हैं—

(१) कापटिक, (२) उदास्थित, (३) गृहपतिक, (४) वैदेहक, (५) तापस. (६) सत्री. (७) तीक्ण, (८) रसद और (९)भिक्षकीः।

जो चतुर गुप्तचर दूसरों के मन की बात सहज में जान लेते थे, वे "कापटिक छात्र" कहलाते थे। विद्यालयों के विद्यार्थियों तथा ऋध्यापकों के कार्यों पर ध्यान रखना इसी वर्ग के गुप्तचरों का काम था। जब कोई ऋपराधी भागकर विद्यार्थी के रूप में किसी पाठशाला में जा छिपता था, तब इसी वर्ग के गुप्तचर उसे ऋपनी चालाकी से पकड़ लेते थे।

जो गुप्तचर तपस्वी, सश्चरित्र और दूरदर्शी होते थे, वे "उदास्थित" कहलाते थे। इस वर्ग के गुप्तचरों को यथेष्ट धनः

<sup>\*</sup> ऋर्थशास्त्र: अधि ० १. ऋध्याय ११-१२.

दिया जाता था, जिससे वे अपनी शिष्य मण्डली के साथ प्रकट रूप से खेती, गोपालन, वाियाज्य आदि किया करते थे, पर गुप्त रूप से राजा को समाचार भी दिया करते थे। इस श्रेणी के गुप्तचर छााचार्य की योग्यता रखते थे; छार्थात् वे किसी शास्त्र के विद्वान्, किसी विद्यालय के छााचार्य, राज्य से वृत्ति पानेवाले और स्क्ष्म-दर्शी होते थे।

वृत्ति या व्यापार से हीन, िकन्तु सम्वरित्र और दूरदर्शी कृषक "गृहपितक" नाम के गुप्तचरों में भर्ती िकये जाते थे। इन्हें राज्य की श्रोर से भूमि दे दी जाती थी, जिसे जोत बोकर ये श्रपना निर्वाह करते थे और राजा को श्राम के गुप्त समाचार दिया करते थे। इस श्रेणी के गुप्तचर प्रकट रूप से तो श्राजकल के पटवारियों का काम करते थे, पर गुप्त रूप से राजा को श्रपने श्रधीनस्थ प्रामों के समाचार दिया करते थे। यदि कोई नया श्रादमी किसी गाँव में श्राकर बसता था, तो ये गुप्तचर उसके कुज-शील श्रादि का भी पता लगाते थे।

वृत्ति या व्यापार से हीन, किन्तु सम्वरित्र श्रौर दूरदर्शी विएक् "वैदेहक" नाम के गुप्तचरों में भर्ती किये जाने थे। सेठ, साहूकार श्रादि गिरी हालत में श्रा जाने पर इस वर्ग में भर्ती हो जाते थे। वे दूसरे सेठों, साहूकारों श्रौर व्यापारियों पर नजर रखते थे श्रौर सन्देह होने पर राजा को समाचार देते थे।

जो गुप्तचर साधुत्रों के वेश में, सिर मुझ्ये हुए या जटा रखे हुए यूमते थे, वे "तापस" कहलाते थे। ये गुप्त रीति से लोगों के चरित्र देखते थे, अपराधियों का पता लगाते थे और जन-समाज के विचारों तथा प्रष्टित्यों का निरीच्या करते थे। इनके साथी इनके शिष्य बने रहते थे। इनके कुछ साथी साधा-रण मनुष्यों की तरह जनता में घूम फिरकर अपने नायक साधु की प्रशंसा करते और उनका गुग्ग-गान करते थे। इस ढंग से ये लोगों पर अपना प्रभाव डालकर उनकी थाह लेते थे और उनके गुप्त मनोविकारों, विचारों और रहस्यों का पता लगाते थे।

जो खनाथ होते थे, जिनका पालन-पोपए राज्य की खोर से होता था खोर जो विद्यार्थी बनकर ज्यौतिष खादि विद्याखों का अध्ययन करते थे, वे "सत्री" नाम के गुप्तचरों में भर्ती किये जाते थे। ये लोगों के साथ मिलकर उनकी गुप्त बातें जाना करते थे।

जो लोग बड़े साहसी, ग्रुर और श्रपने जीवन की परवाह न करनेवाले होते थे, वे "तीक्ष्ण" नाम के गुप्तचरों में भर्ती किये जाते थे। ये जान तक खतरे में डालकर बड़े से बड़े काम कर लाते थे।

जिनमें किसी प्रकार का स्नेह या ममतान होती थी श्रौर जी बड़े कठोर-हृदय होते थे, वे "रसद" कहलाते थे। ये श्रपने स्वामी या राजा के संकेत पर किसी को ऐसा रस या विप पिला देते थे कि वह इस संसार से ही कूच कर जाता था।

जो स्त्रियों गुप्तचरों में भर्ती होती थीं, वे "भिक्षुकी" कह-लाती थीं। ये प्राय: विधवा ब्राह्मणी होती थीं। राजान्त:पुर में इनका बड़ा सम्मान होता था, इससे राज-मंत्रियों नथा श्रम्य बड़े: बड़े घरानों में भी इनका प्रवेश रहता था। इस कारण ये बड़ी श्रासानी से स्त्रियों के द्वारा गुप्त बातों का पता लगा लेती थीं।

इनके सिवा सृद ( रसोइये ) आरालिक (हलवाई), स्नापक ( स्नान करानेवाले कहार, श्रादि ), संवाहक ( पैर द्यानेवाले ), आस्तरक ( विछोना विछानेवाले ), कल्पक ( हजाम ), प्रसाधक (वस्त-त्राभूषण त्रादि पहनानेवाले), उदक-परिचारक (पानी पिलानेवाले), नर्तक, गायक, वादक, वाग्जीवी (चारस त्रादि) कुशीलव (नट त्रादि) से भी गुप्तचर का काम लिया जाता था। गुप्तचर लोग छल से प्राय: गूँगे, बहरे त्रीर छंधे वनकर भी रहते थे। इन वेशों में ये लोगों के रंग ढंग देखा करते थे।

वेश्यात्रों से भी गुप्तचर का काम लिया जाता था। गुप्त-चर लोग गृइ या सांकेतिक लेख ( Cipher Writing ) द्वारा गुप्त संवाद भेजा करते थे। त्र्यर्थशास्त्र में इस तरह के गृइ या सांकेतिक लेख का नाम "संज्ञालिपि" या "गृढुलेख्य" दिया है।

### कुषि विभाग

राज्य की श्रोर से "सीताध्यक्त" नामक एक श्रीधकारी नियुक्त रहता था, जो कृषि विभाग का शासन करता था \*। उसका पद प्रायः वहीं था, जो श्राजकल के "डाइरेक्टर श्राफ एफ्रिक्ल्चर" का है। वह कृषि विद्या का पूर्ण पिष्ठत होता था। इस विद्या के शास्त्रीय श्रीर ज्यावहारिक दोनों ज्ञान उसे रहते थे। खेती की भूमि राजा की संपत्ति मानी जाती थी श्रौर राजा किसानों से पैदावार का चौथाई या छठा भाग कर के तौर पर लेता था। यह पता नहीं लगता कि लगान का बन्दोबस्त हर साल [होता था या कई सालों के बाद। किसान लोग सैनिक सेवा से अलग रक्से जाते थे। मेगास्थिनीज यह देखकर बहुत चिकत हुआ था कि जिस समय शबु-सेनाएँ घोर संप्राम मचाये रहती थीं, उस

कौटिलीय अर्थशास्त्र, अधि २, अध्या० २४.

समयंभी खेतिहर लोग शान्तिपूर्वक खेती के काम में लगे रहते थे\*। नहर विभाग-भारतवर्ष सदा से कृषि-प्रधान देश रहा है। अतएव इस देश के लिये सिंचाई का प्रश्न सदा से बहुत महत्त्व का गिना जाता है। चन्द्रगप्त के शासन के लिये यह बड़े गौरब की बात है कि उसने सिंचाई का एक अलग विभाग ही बना दिया था। इस विभाग पर वह विशेष ध्यान देता था। मेगा-रियनीज ने भी लिखा है-"भीम के ऋधिकतर भाग में सिंचाई होती है और इसी से साल में दो फसलें पैदा होती हैं †।" "राज्य के कुछ कर्मचारी नदियों का निरीक्तए ऋौर भूमि की नाप जोख उसी तरह करते हैं, जिस तरह मिस्न में को जाती है। वे उन नालियों की भी देखभाल करते हैं, जिनके द्वारा पानी प्रधान नहरों से शाखा नहरों में जाता है, जिसमें सब किसानों का समान रूप से नहर का पानी मिल सके 1।" मेगास्थिनीज के इस कथन की अर्थशास्त्र से पूरी तरह पुष्ट हो जाती है। सिंचाई के बारे में कुछ बातें ऐसी भी लिखी हैं. जो मेगास्थिनीज के वर्णन में नहीं पाई जातीं । अर्थशास्त्र के अनुसार सिंचाई चार प्रकार से होती थी । यथा-(१) हस्तप्रावर्तिम अर्थात हाथ के द्वारा: (२) स्कन्ध-प्रावर्तिम अर्थात् कन्धे पर पानी ले जाकर: (३) स्रोतोयन्त्रप्रावर्तिम श्रर्थात् यन्त्र के द्वाराः श्रौर (४) नदीसरत्तटाककृपोद्घाटम् श्रर्थात् नदियों, तालाबों श्रीर कृषों के द्वारा। सिंचाई के पानी का मह-सूल ऊपर लिखे हुए क्रम से पैदावार का पंचमांश, चतुंर्थांश,

Strabo; XV. 40.

<sup>†</sup> Megasthenes; Book I, Fragment I.

<sup>!</sup> Megasthenes; Book III, Fragment XXXIV.

हतीयांश और द्वितीयांश होता था। ऋर्थशास्त्र में कुल्या का भी नाम आता है, जिसका अर्थ "कृत्रिमा सरित्" अथवा नहर है। इससे विदित होता है कि उन दिनों भारतवर्ष में नहरें बनाई जाती थीं और उनके द्वारा खेत सींचे जाते थे। पानी जमा करने के लिये सेत या बाँध भी बाँधे जाते थे ख्रौर तालाब, कूएँ आदि की मरम्मत सदा हुआ करती थी। इस बात की भरपूर देख रेख रहती थी कि यथासमय हर एक मनुष्य को सिंचाई के लिये श्रावश्यकतानुसार जल मिलता है या नहीं । जहाँ नदी, सरोवर, तालाव इत्यादि नहीं होते थे, वहाँ राज्य की श्रोरसे खुदवाये जाते थे ः। गिरनार में, जो काठियावाड़ में है, एक चट्टान पर सत्रप रुद्रदामन् का एक लेख खुदा हुआ है। उससे विदित होता है कि दूरस्थित प्रान्तों की सिंचाई पर मौर्य सम्राट् कितना ध्यान देते थे। यह लेख सन १५० ई० के लगभग लिखा गया था। इसमें लिखा है कि पुष्यगुष्त वैश्य ने, जो चन्द्रगुष्त की श्रोर से पश्चिमी प्रान्तों का शासक था. गिरनार की पहाडी पर एक छोटी नदी के एक श्रोर बाँध बनवाया, जिससे एक भील सी बन गई। इस भील का नाम सुदर्शन रक्या गया श्रौर इससे खेतों की सिंचाई होने लगी। बाद को ऋशोक ने इसमें से नहरें भी नि-कलवाई । ये नहरें श्रशोक के प्रतिनिधि राजा तुषास्फ की देख भाल में बनवाई गई थीं। राजा तुषास्फ पारसीक (परियन) जाति का था। मौर्य सम्राट् की बनवाई हुई मील तथा बाँध दोनों चार सौ वर्षों तक कायम रहे। उसके बाद सन १५० ई० में

<sup>\*</sup> अर्थशास्त्र अधि० २, अध्या० २४.

1

बड़ा भारी तूफान ब्याने के कारख वे दोनों नष्ट हो गये। तब राक चत्रप रुद्रामन् ने फिर से बाँध बनवाया; बौर उस बाँध तथा मील का संचिप्त इतिहास एक शिलालेख में लिख दिया, जो गिरनार की चट्टान पर खुदा हुआ है \*। रुद्रदामन् का बनवाया हुआ बाँध भी समय के प्रवाह में पड़कर टूट गया; श्रीर एक बार फिर सन् ४५८ ई० में स्कन्द्रगुप्त के स्थानीय श्रीधकारी की देख रेख में बनवाया गया। इसके बाद भील श्रीर बाँध कव नष्ट हुए, इसका पता इतिहास से नहीं लगता। पर रुद्रदामन् के उक्त शिलालेख से इतना श्रवश्य सिद्ध होता है कि मौर्य सम्राट् सिचाई के लिये नहरों श्रादि का प्रवन्ध करना श्रपना परम कर्तव्य समम्कतं थे श्रीर साम्राज्य के दूरस्थित प्रान्तों की सिचाई पर भी पूरा ध्यान रखते थे।

चाएक्य के लेख से यह भी ज्ञात होता है कि कृषि विभाग के साथ साथ "अन्तरिच-विद्या विभाग" (Meteorological Department) भी था। यह विभाग एक प्रकार के यन्त्र (वर्पमान कुएड) के द्वारा इस बात का निश्चय करता था कि कितना पानी वरस चुका है। बादलों की रंगत से भी इस बात का पता लगाया जाता था कि पानी बरसेगा या नहीं, और बरसेगा तो कितना। सूर्य, शुक्र और बृहस्पति की स्थिति और चाल से भी यह निश्चय किया जाता था कि कितना पानी बरसेगा †।

<sup>\*</sup> Epigraphia Indica; Vol. VIII. p. 36.

र् कौटिलीय अर्थशास्त्र; अधि० २, अध्या० ५ तथा २४.

चौर वाशिज्य की देख भाल और उन्नति करने के लिये एक ऋलग विभाग था। इस विभाग का श्रफसर "पर्याध्यन्न" कहलाता था:। उसका प्रधान कर्तव्य देश के भीतरी श्रीर बाहरी व्या-पार की उन्नति श्रीर बृद्धि करना था। वह इस बात का पता लगाता रहता था कि बाजार में किस चीज की माँग ज्यादा है श्रीर किस चीज की कम। वह यह भी देखता था कि किस चीज का दाम बढ़ा श्रीर किस का दाम घटा; श्रीर कौन सी चीज किस समय खरीदने या वेचने में विशेष लाभ हो सकता है। जो व्यापारी विदेशों से माल मँगाते थे, उनके साथ वाणिज्य विभाग की ऋोर से खास रिश्रायत की जाती थी। उनसे चंगी श्रादि नहीं ली जाती थी। देश में जिन वस्तुश्रों की श्रावश्यकता श्रौर खपत नहीं होती थी. वे बाहर भेज दी जाती थीं । वाणिज्य विभाग उन वस्तुत्रों के बाहर भेजने में सहलियत करता था। इस विभाग का ऋध्यत्त यह भी जानने का यत्न करता था कि भिन्न भिन्न देशों में भिन्न भिन्न वस्तुत्र्यों का क्या भाव है। एक जगह से दसरी जगह माल ले जाने में कितना खर्च पडेगा. रास्ते में कौन कौन से भय के स्थान हैं, भिन्न भिन्न नगरों का क्या रीति-रिवाज है, इन सब बातों का च्योरा वह व्यापारियों को बतला सकता था। कभी कभी कई सौदागर एक साथ मिलकर चीजों का दाम बहुत बढ़ा देते थे। ऐसी दशा में पएयाध्यक्त चीजों की दर बाँध देता था। चाएक्य के अनुसार किसी चीज की दर बाँधने के समय इस बात का खयाल रक्खा जाता था कि उस

कौटिलीय मर्थशास्त् अधि० २ अध्या० १६.

चीज पर कितनो पूँजो लगाई गई है, कितना रास्ते का खर्च पड़ा है, कितनी चंगी लगी है, कितनी मजुदूरी बैठी है आदि। इस विभाग का अध्यन बडी सावधाती से इस बात का निरीन्तरा करना था कि बनिये तथा व्यापारी राजमुद्रांकित बटखरों स्त्रीर नापों का प्रयोग करते हैं या नहीं। जो मनुःय जाली बटखरों चौर नापों का प्रयोग करता था. वह दगड़ का भागी होता था। प्रत्येक व्यापारी को व्यापार करने के लिये राज्य से परवाना या लाइसेन्स लेना पड़ता था श्रीर इसके लिये उसे एक प्रवार का कर भी देना पडता था। किसी प्रकार के माल में ऋौर खास करके खाने पीने की चीजों में कोई मिलावट न होने पावे, इसकी बड़ी ताकीद रहती थी। उस समय सोने, चाँदी श्रीर ताँवे तीनों धातश्रों के सिक प्रचलित थे: पर सोने के सिकों का चलन उस समय कदा-चिन् बहुत कम था। चिदी का सिका "कर्ष" श्रौर "पर्ण" तथा ताँबे का सिका "वार्पापण" कहलाता था। राज्य की ऋोर से विणकपथ भी बनाय श्रीर सुरिचत रक्खे जाते थे। इन विणक्-पथों पर आध आध कांस पर पथ-प्रदर्शक पत्थर (माइल-स्टोन) गड़े रहते थे। चाएक्य ने चार प्रधान विश्वक पथ लिखे हैं। एक पथ उत्तर में हिमातय की श्रोर, दूसरा दक्षिण में विन्ध्य पर्वत की श्रोर, तीसरा पश्चिम की श्रोर श्रौर चौथा पूर्व की श्रोर जाता था। उन दिनों उत्तर श्रीर दिवाण की झार जो सहकें जाती थीं, वे श्रधिक महत्त्व की मानी जाती थीं: क्योंकि उत्तर अप्रौर दक्षिण के देशों में व्यापार ऋधिक होता था। उत्तर से हाथी, घोड़े, सुगन्धित पदार्थ, हाथी-दाँत, ऊन, चमड़ा, सोना और चाँदी तथा दक्तिए से शंख, हीरा, मोती आदि आता था।

स्थल-मार्ग के सिवा बहुत से जल-मार्ग भी थे, जिनके द्वारा देश के एक हिस्से से दसर हिस्से को माल भेजा जाता था।

नी विभाग-नी विभाग का अध्यक्त "नावाध्यक्त" कहलाता था \*। वह समुद्र, नदी श्रौर मील में चलनेवाले जहाजों श्रौर नावों की रज्ञा का प्रबन्ध करता था ऋौर उनके लिये नियम बनाना था। उसका कर्त्तव्य जल-मार्ग में डाकाजनी रोकना श्रीर व्यापारिक जहाजों के लिये जल-मार्ग सरचित रखना था। किस प्रकार के जहाज या नाव से तथा किस प्रकार के लोगों से कितना कर लेना चाहिए, इसके नियम भी वही बनाता था। वन्दरगाहों पर मीटागरों को एक प्रकार का कर देना पडताथा। जो यात्री राज्य की नौकाश्रों पर जाते थे, उन्हें निश्चित उतराई देनी पड़ती थीं। जो गाँव समुद्र या नदी के किनारे पर होते थे, उन्हें भी एक निश्चित कर देना पड़ता था। ज्यापारिक नगरों में जो नियम प्रचलित रहते थे, उन्हें नावाध्यत्त पूरी तरह से मानता था। वह पत्तन (वन्दरगाह) के अध्यत्त की आज्ञाओं का भी पूरी तरह से पालन करता था। जब कभी तुफान से ट्रटा फटा जहाज बन्दरगाह में त्राता था. तब वह उसके मॉक्सियों की वैसी ही रजा करता था, जैसी कि पिता अपने पुत्र की करता है। जो सौदा-गरी जहाज तूफान से टूट फूट जाते थे, उनका कर या तो माफ कर दिया जाता था ऋौर या ऋाधा कर दिया जाता था। "हिंस्नक" ( डाका डालनेवाले ) जहाज या शत्र के जहाज नष्ट कर दिये जाते थे। जो मनुष्य बिना महसल दिये नदी पार

<sup>\*</sup> कौटिलीय अर्थशास्त्रः अधि० २, अध्या० २ c.

.करता था, वह दण्ड का भागी होता था। ब्राह्मण, परिव्राजक, बालक, वृद्ध, रोगी, राजदूत ब्रौर गर्भिणी क्यों से कोई महस्क् नहीं लिया जाता था। छोटे पशु की उतराई एक माप ( एक प्राचीन सिक्का ), गाय, बैल या घोड़े की उतराई दो माप, ऊँट या भैंस की उतराई चार माप, छोटे छकड़े की उतराई पाँच माप ब्रौर बड़े की छ: या सात माप लगती थी। जो मनुष्य बिना मुद्रा (पास) के यात्रा करता था, उसका माल जब्त हो जाता था।

शुरक विभाग (चुंगी का महकमा)-शुरक विभाग का अध्यस "शुरुकाध्यस्" कहलाता था \* । वह नगर के हर फाटक पर चुंगी-घर बनवाताथा और चुंगी वसूल करनेवाले कर्मचारियों के कामों का निरीत्त्रण करता था । चुंगी-घर के ऊपर एक मंडा गड़ा रहता था, जो दूर से ही उसके अरितत्व की सूचना देता था । जब व्यापारी लोग अपना माल लेकर फाटक पर आते थं, तब चार या पाँच कर्मचारी अपने रजिस्टर में यह दर्ज करते थे कि व्यापारी का नाम क्या है, वह कहाँ से आया है, अपने साथ कीन सा और कितना माल लाया है और पहली बार कहाँ उस पर चुंगी-घर की मोहर लगाई गई थी । जिन व्यापारियों के माल पर मोहर नहीं लगी होती थी, उनसे दूनी चुंगी ली जाती थी । यदि किसी व्यापारी के माल पर जाती मोहर लगीरहती थी, तो उससे अध्यानी चुंगी चम्ल की जाती थी । जो व्यापारी बिना चुंगी दिये हुए चुंगी-घर के आगे निकल जाते थे, उनसे भी दएड स्वरूप अध्यानी चुंगी ली जाती थी । विवाह, यक्क, स्तिकागृह, देवी-

कौटिलीय व्यर्थशास्त्र; अधि २, अध्या० २१-२२.

देवतात्रों की पूजा, यज्ञोपवीत त्रादि संस्हा में तथा श्रन्य धार्मिक कृत्यों के लिये जो चीजें लाई जाती थीं, उन पर चुंगी न लगती थीं। वाहर से त्राने के समय तो माल पर चुंगी लगती ही थी, वाहर जाने के समय भी उस पर चुंगी लगती ही थी। जो चीजें वाहर जाने के समय भी उस पर चुंगी लगाई जाती थी। जो चीजें वाहर से श्राती थीं, उन पर उनके मृत्य का पाँचवाँ हिस्सा चुंगी के तौर पर वस्ल किया जाता था। फल, फूल, साग-भाजी, मांस, मछली त्रादि पर उनके मृत्य का छठा हिस्सा चुंगी के तौर पर लिया जाता था। हीरे, मोती त्रादि पर उनके मृत्य के त्रानुसार चुंगी लगाई जाती थी। जनी, सूती त्रीर रेशमी कपड़े, रंग, मसाले, लोहे, चन्दन, शराब, हाथीदाँत, चमड़े, रूई श्रीर लकड़ी स्नादि पर उनके मृत्य का दसवाँ या पन्द्रहवाँ भाग लिया जाता था। चौपाये, पद्दी, श्रनाज, तेल, शकर श्रीर नमक श्रादि पर उनके मृत्य का वसवाँ या पचीसवाँ भाग लिया जाता था।

आकर विभाग (खान का महकमा)—मेगस्थिनीज ने लिखा है—"भारतवर्ष में हर एक धातु की बहुत सी खानें हैं। इन खानों से सोना, चाँदी, लोहा, ताँबा, टीन श्रादि बहुतायत से निकलते है ।" इससे पता चलता है कि मौर्य काल में खानों की खुदाई का काम खूब जोरों के साथ होता था। कौटिलीय अर्थशास्त्र से पता लगता है कि मौर्य साम्राज्य में खानों की खुदाई के लिये एक अलग महकमा था। इस महकमें के अफसर को "आकरा-ध्यन्त" कहते थे । उस समय दो प्रकार की खानें थीं—एक जमीन के अन्दरवाली और दूसरी समुद्र के अन्दर की। दोनों प्रकार

<sup>·</sup> Megasthenes; Book I. Fragment I

कैटिनीय अर्थशास्त्र अधिक २, अध्या० १२.

की खानों का निरीक्तण करने के लिये अलग अलग अध्यक्त नियुक्त थे। समुद्री खानों के ऋष्यज्ञ को "खन्यध्यज्ञ" कहते थे। उसका कर्तव्य हीरे, मोती, शंख, मूँगे, ज्ञार, नमक श्रादि का संप्रह करना और उनकी बिकी त्रादि के सम्बन्ध में नियम बनाना था। जमीन के अन्दरवाली खानों के अध्यत्त को "ब्राकराध्यच" कहते थे। जो मनुष्य सोने, चाँदी, लोहे, ताँबे श्रादि धातुत्रों के बारे में श्रच्छा ज्ञान रखता था श्रीर हीरे. पन्ने श्रादि बहुमूल्य वस्तुत्रों को परख सकताथा, वही "श्राकराध्यत्त" कं पद पर नियुक्त होता था। वह नई नई खानों की तलाश में रहता था। राख, कोयले श्रादि चिह्नों से वह यह माळूम करता था कि कोई खान खोदी गई है या नहीं श्रौर उसमें श्रिधिक माल है या कम । आकराध्यक्त के नीचे और बहुत से कर्मचारी काम करते थे, जो धातु, मिए श्रीर खान सम्बन्धी हर एक बात में पूर्ण पंडित होते थे। खान खोदनेवाले मजदूर "त्राकरिक" कह-लाते थे। जब "त्राकराध्यत्त" को किसी नई खान का पता लगता था. तब वह राज्य को उसकी सचना देता था। उस समय राज्य इस बात का विचार करता का कि हम स्वय खान ख़ुदवावें या किसी को पट्टे पर दे दें। जिन खानों की खुदाई कराने में अधिक व्यय होने की संभावना होती थी, वही खानें पट्टे पर दी जाती थीं। खानों से जो धातुएँ निकलती थीं, उनकी सफाई भी त्राकराध्यत्त की देख भाल में होती थी। साफ हो जाने के बाद धातुएँ भिन्न भिन्न विभागों के अध्यक्तों के पास भेज दी जाती थीं। उदाहरण के तौर पर सोना "सुवर्णाध्यत्त" के पास, लोहा "लोहाध्यत्त" के पास. चाँदी और ताँबा "लच्चणध्यच्" (टकसाल के अफसर) के पास तथा नम्क "लबर्णाध्यक्त" के पास मेज दिया जाता था। यदि कोई गैर-सरकारी त्रादमी किसी खान का पता लगाता, तो उसे उस खान के लाभ का छठा हिस्सा, और यदि कोई सरकारी त्रादमी पता लगाता था, तो उसे बारहवाँ हिस्सा इनाम में मिलता था।

सुत्र विभाग (बुनार्र का महकमा)-इस महकमे के अफसर को "सूत्राध्यत्त" कहथे थे \*। वह योग्य व्यक्तियों को वस्त्र आदि बनने के लिये नियक्त करता था। विधवाएँ, लँगड़ी छली स्त्रियाँ, संन्यासिनियाँ श्रीर देवदासियाँ सत श्रीर ऊन कातने के काम में लगाई जाती थीं। महीन या माटे सत के अनुसार अलग अलग मजदरी दी जाती थी। सूत जितना ही महीन होता था, उतनी ही श्रधिक मजदूरी भी होती थी। गरीब परदानशीन श्रीरतों को घर बैठे सुत कातने का काम दिया जाता था। सूत्र विभाग की श्रोर से कई ऐसी खियाँ नौकर रहती थीं, जो पर्देवाली खियों के घरों में जाकर उन्हें काम देती थीं। जो स्त्रियाँ सूत्रशाला (बुनाई के दक्तर) में खयं त्राकर अपना काता हुआ सूत देती थीं, उनकी इक्रात का बड़ा स्वयाल रक्या जाता था। उस स्थान पर केवल इतनाही प्रकाश रक्या जाता था कि सूत्राध्यक्त कते हुए सृत की जाँच कर सके। यदि वह सूत्र-शाला में आनेवाली िक्यों की कोर देखता या उनसे किसी और विषय की वातचीत करता था, या उन स्त्रियों को मजदूरी देने में विलम्ब करता था. तो उसे कड़ा दरह मिलता था। वेतन पाकर भी जो स्त्री काम न करती थी, वह भी दएड की भागिनी होती थी।

कौटिलीव अर्थशास्त्र; अधि० २, अध्या० २३.\*

भुरा विभाग (आवकारी का महकमा)--- आवकारी के मह-कमे का श्रकसर "सुराध्यत्त" कहलाता था \* । वह नगरों, गाँवों श्रीर स्कन्धावारों (सेनाश्रों के निवास-स्थानों)में शराव की बिक्री का प्रबंध करता था। हर एक आदमी शराब खरीदकर दकान के बाहर न ले जा सकता था। केवल वही लोग दुकान के बाहर शराब ले जा सकते थे, जो श्राच्छे चालचलन के होते थे। हाँ, बाकी लोग वहीं बैठकर शराब पी सकते थे। शराब बहुत थोड़ी मिकदार में बेची जाती थी। पानागार (हौली) में कई कमरे रहते थे। उनमें से हर एक में खाट श्रीर श्रासन श्रलग श्रलग बिछे रहते थे। इसके अतिरिक्त उनमें ऋतु के अनुसार सुगंधित पदार्थ, फूल, माला, जल आदि भी रक्वा रहता था। हौलियाँ एक दूसरी के बहुत पास पास नहीं होती थीं । विशेष विशेष श्रवसरों पर, जैसे विवाह, उत्सव, त्योहार श्रादि में, लोग खुद श्रपने घर शराव बना सकते थे। अपन्य अवसरों पर यदि कोई किसी नियम का भंग करता था, तो वह दएड पाता था। हौली के मालिक का कर्तव्य होता था कि वह श्रपने प्राहकों की रज्ञा करे। श्रगर शराव के नशे में किसी की कोई चीज गुम हो जाती थी, तो हौली का मालिक उसका तुकसान भर देता था।

पशु-रत्ना विभाग---मौर्य साम्राज्य में पशुआों की रत्ना और उन्नति की स्रोर खास तौर पर ध्यान दिया जाता था । कम से कम पाँच अप्तसर इस काम के लिये नियुक्त थे। उन अफसरों के नाम ये हैं---(१) गोऽध्यत्त (गाय-नैल के महकमे का अफसर),

कौटिलाय अर्थशास्त्र; अधि०२, अध्या० २४.

(२) विवीताध्यत्त, ( चरागाहों का श्रकसर ), ( ३ ) सूनाध्यत्त ( शिकार का श्रकसर ), ( ४ ) हस्त्यध्यत्त (हाथियों का श्रकसर) श्रौर (५) श्रश्वाध्यत्त (घोड़ों का श्रकसर) ।

गांऽध्यक्त को केवल गाय बैल की ही रक्ता नहीं करनी पड़ती थी, बिल्क भेंस, भेड़, वकरे, गधे, ऊँट, खबर श्रीर कुरो श्रादि की भी देख भाल करनी पड़ती थी \*। उसका एक प्रधान कर्ताच्य दोहक ( दुहनेबालों ), मन्थक ( मक्खन निकालनेवालों ) श्रीर लुट्धक (शिकारियों) को नियुक्त करना होता था। इनमें से हर एक के जिन्मे सौ चौपायों का भुरुख रक्या जाता था। गाय, भेंस श्रादि के दुहने के बारे में खास तौर पर नियम बने थे। बरसात श्रीर जाड़े में दिन में दो बार, पर गर्मी में सिर्क एक ही बार दुहने का नियम था। जो कोई इस नियम का भंग करता था. वह दंख पाता था। बीमार जानवरों के दवा-दारू के लिये खास तौर पर प्रबन्ध था। जानवरों के साथ कोई दुरा व्यवहार न हो, इसके लिये भी कई कड़े नियम थे। जो मनुष्य पशुश्लों के साथ निर्वयता करता था, वह दंख का भागी होता था। गाय, बैल श्रीर बछड़े का मारना विलक्षल मना था।

विवीताध्यत्त गाय, बैल श्रीर श्रान्य पशुत्रों के चरने का प्रबन्ध करता था †। उसे कई विशेष नियमों का पालन करना पड़ता था। एक ही चरागाह में साल भर तक चराई नहीं हो सकती थी। हर एक ऋतु के लिये श्रालग श्रालग चरागाह थे। इस तरह

कौटिलीय अर्थशास्त्र: अधि० २. अध्या० २६.

<sup>†</sup> कौटिलीय भर्यशास्त्र भ्रधि० २, श्रध्या० ३४.

से जानवरां को साल भर तक चारा मिला करता था। विवीताध्यत्त का एक प्रधान कर्तव्य यह था कि वह चरागाह में चरनेवाले
पशुत्र्यों की रत्ता का उचित प्रवन्ध करे। इस काम के लिये कई
कर्मचारी नियुक्त थे, जिनके साथ बहुत से शिकारी कुत्ते रहते थे।
उन कुत्तों की सहायता से व चोर, सिंह, मेड़ियं और सर्प ब्रादि
से पशुत्रों की रत्ता करते थे। जब चरागाह में अकस्मात् कोई
भय की वात उठ खड़ी होती थी, तब चरागाह के रत्तक शंखऔर नगाड़े बजाकर, कबूतरों के द्वारा समाचार भेजकर, ऊँचे
स्थानों पर लगातार बहुत सी ब्राग जलाकर या ऊँचे वृत्तों और
पहाड़ों पर चढ़कर राज-कर्मचारियों को भय की सूचना देते थे।
चरागाह में चरनेवाले पशुत्रों के गले में घंटियाँ बाँध दी जाती
थीं, जिसमें यदि कोई पशु इधर उधर भटक जाय, तो उसका
पता घंटी की आवाज से लग सके।

छोटे छोटे जानवरों की रचा के लिये एक सृनाध्यक्त नियुक्त था \*। राज्य की छोर से अनेक ऐसे रचित वन थे, जिनमें कई प्रकार के छोटे छोटे पग्छ स्वतंत्रता के साथ विचर सकते थे। ऐसे वनों को "द्यभय वन" कहते थे। इन वनों में रहनेवाले पग्छ न तो पकड़े जाते थे छौर न मारे जाते थे। इन वनों में कोई प्रवेश भी न कर सकता था। जो कोई इस नियम का भंग करता था, वह दंख का भागी होता था। शिकार खेलने के लिये अलग वन थे। उन वनों में केवल राजा ही नहीं, विस्क सर्व साधारण भी शिकार खेल सकते थे। अशोक के आठवें "चतुर्रश शिला-लेख" से पता

<sup>»</sup> कौटिलीय अर्थशास्त्रः अधि । ২. अध्या । २६.

लगता है कि त्रशोक ने त्रपने राज्य-काल के ग्यारहवें वर्ष शिकार खेलने की प्रथा डठा दी थी। मेगास्थिनीज ने भी लिखा है कि राजा बड़े समारोह के साथ शिकार खेलने के लिये निकलता था का कुछ वन ऐसे थे, जिनमें केवल राजा शिकार खेल सकता था। ऐसे वनों में छोटे और बड़ेसब प्रकार के जंगली जानवर रहतेंथे।

चर्यशास्त्र में श्रश्वाध्यक्त के कई कर्तव्य लिखे हैं †। वह नस्त. उम्र. रंग. कद. चिह्न ऋादि के अनुसार घोड़ों को भिन्न भिन्न विभागों में बाँटकर रजिस्टर में दर्ज करता था: उन्हें श्रास्त-बल में रखने का प्रबन्ध करता था: उनके लिये चारे आदि का बन्दोबस्त करता था; उन्हें सिखाने का इन्तिजाम करता था; उनके दवा दारू का प्रबन्ध करता था; श्रौर हर तरह से उनका ध्यान रखता था। उन दिनों नीचे लिखे हए स्थानों के घोड़े सब से उत्तम समभे जाते थे। (१) कांभोज (ऋकगानिस्तान), (२) सिंधु (सिन्ध), (३) श्रारट ( पंजाब ), (४) वनाय (श्ररब देश), (५) वाह्नीक (बलख ) श्रीर (६) सौबीर (श्राजकल का गजरात प्रान्त ) । ऋश्वाध्यत्त राजा को इस बात की भी सूचना देता था कि कितने घोड़े रोगी श्रीर बेकाम हैं। रोगी घोड़ों की देख भाल श्रीर दवा-दारू के लिये श्रलग चिकित्सक नियुक्त थे। किस ऋत में कैसा चारा देना चाहिए, इसकी भी सलाह चिकित्सक लोग देते थे। जो घोड़े बीमारी या बुढ़ापे से श्रथवा युद्ध में बेकाम हो जाते थे, उनसे फिर कोई काम नहीं लिया जाता था।

<sup>\*</sup> Megasthenes; Book II; Fragment XXVII.

<sup>†</sup> कौटिलीय अर्थशास्त्र; अधि ०२, अध्या० ३०.

बहुत प्राचीन समय से हिन्दुओं की चतुरंगिणी सेना में हाथी की सेना भी सम्मिलित थी। श्रतएव मौर्य साम्राज्य में हाथियों की रचा और उनकी नस्त में सुधार करने के लिये एक अलग विभाग बना हुआ। था। इस विभाग में कई श्रफसर थे, जिन सब के ऊपर एक हस्त्यध्यत्त होता था #। उसका प्रधान कर्तव्या नागवन (हाथियों के वन) की रक्षा करना, फीलखानों का इन्तजाम करना अौर योग्य महावतों के द्वारा हाथियों को शिज्ञा दिलाना था। उसके नीचे कई छोटे कर्मचारी होते थे. जो नाग-वनों की रचा करते थे। जंगली हाथी पकड़ने का काम भी इन्हीं नाग-वन-रचकों से लिया जाता था। वे पाँच या सात हथनियों को साथ लेकर जंगलों में हाथी पकड़ने के लिये घुमा करते थे। हाथियों के पद-चिह्नों का अनुसरण करते हुए वे उस स्थान तक पहुँच जाते थे, जहाँ जंगली हाथी छिपे रहते थे। गौत्रों, वैलों स्रौर घोडों की तरह हाथियों की चिकित्सा के लिये भी श्रलग चिकित्सक नियक्त थे। हाथियों के दाँत काटने के लिये भी कई खास नियम थे। उनके दाँत श्रदाई या पाँच वर्षों में एक ही बार काटे जाते थे।

मनुष्य गणना विभाग—मंगास्थिनीज ने लिखा है—"तृतीय विभाग के अध्यत्त का कर्तत्र्य साम्राज्य के अन्दर जन्म और मृत्यु की संख्या का हिसाब रखना था। जन्म और मृत्यु की संख्या का हिसाब इसलिये रक्खा जाना था कि जिसमें राज्य को इस बात का ठांक ठीक पता रहे कि साम्राज्य की आबादी कितनी बढ़ी या कितनी घटी। जन्म और मृत्यु का लेखा

<sup>•</sup> कीटित्तोय अर्थशास्त्र; अधि • २, अध्याय ३१.

रखने से प्रजा से कर वसल करने में भी सहलियत होती थी #।" कौटिलीय ऋर्यशास्त्र से मेगास्थिनीज के कथन की पूर्णतया पृष्टि होती है। मौर्य साम्राज्य में मनुष्य-गणना की कार्य-प्रणाली में यह विशेषता थी कि वह किसी नियत समय पर नहीं होती थी। मनुष्य गणना के लिये राज्य का एक स्थायी विभाग था. जिसमें बहुत से कर्मचारी नियक्त थे। उनका सब से बड़ा श्रकसर "समा-हत्ती" कहलाता था । उसको ऋौर भी बहुत से काम करने पड़ते थे। उसके ऋधीन जो प्रान्त होता था, वह चार भागों में विभक्त रहता था। प्रत्येक भाग का श्रक्रसर "स्थानिक" कह-लाता था। स्थानिक के नीचे बहुत से "गोप" काम करते थे। प्रत्येक गोप पाँच या दस गाँवों का प्रवन्ध करताथा। इसके श्रतिरिक्त "प्रदेष्टा" नाम के कर्मचारी भी होते थे, जिनका कर्तव्य "स्थातिक" ख्रौर "गोप" नामक कर्मचारियों के कामों का निरी-चण करनाथा। पर यह निरीचण पर्याप्र नहीं होताथा; इस कारण समाहर्ता एक और प्रकार के निरीत्तक नियुक्त करता था, जिनका कर्तव्य गुत्र रूप से स्थानिक, गोप स्त्रीर प्रदेष्टा स्रादि कर्मचारियों के काम की जॉच करना था। जो बृत्तान्त उन्हें ज्ञात होता था, उसे वे सीधे समाहत्ती के पास भेज देते थे।

"गोप" नामक कर्मचारियों के कर्तत्र्य ये थे—(१) प्रत्येक गाँव के चारो वर्णों के मनुष्यों की गर्णना करना; (२) क्रुपकों, गोपालों, व्यापारियों, शिल्पकारों तथा दासों की गर्णना करना; (३) प्रत्येक घर के युवा स्त्रोर वृद्ध स्त्री-पुरुषों की गर्णना करना और

<sup>\*</sup> Megasthenes; Book III, Fragment XXXII.

<sup>†</sup> कोटिलीव मर्थरा।सः; अधि २, अभ्या० ३५.

उनके चिरित्र, कर्म, श्राजीविका तथा व्यय जानना; (४) प्रत्येक घर के पालत् पशुश्रों श्रोर पित्तयों की गर्याना करना; श्रोर (५) कर देनेवालों श्रोर न देनेवालों की संख्या जानना श्रोर यह माछम करना कि कौन धन के रूप में कर देता है श्रीर कौन परिश्रम के रूप में।

गुप्त निरीच्चकों के कर्तव्य ये थे—(१) प्रत्येक गाँव के कुल मनुष्यों की गणना करना; (२) प्रत्येक गाँव के घरों तथा कुटुम्बों की गणना करना; (३) हर एक कुटुम्ब की जाति तथा कार्य का पता लगाना; (४) कर-मुक्त गृहों की जाँच करना; (५) प्रत्येक गृह के स्वामी का निश्चय करना; (६) प्रत्येक कुटुम्ब का श्राय-व्यय जानना; श्रौर (७) प्रत्येक घर के पालनू जानवरों की गणना करना। इनके ये काम तो प्राय: गोपों के कामों से मिलते हैं। पर इनके श्रातिरिक्त इनके मुख्य काम ये थे—(१) गाँव में नये मनुष्यों के श्राने तथा गाँव छोड़कर जाने का कारण जानना; श्रौर (२) गाँव में नये श्रानेवाले तथा गाँव छोड़कर जानेवाले श्रादिमयों का लेखा रखना तथा संदिग्ध मनुष्यों पर दृष्टि रखना। वे यह काम गृहस्थों तथा संन्यासियों के रूप में रहकर किया करते थे। कभी कभी वे चोरों के भेस में भी पर्वतों, तीथों, घटों श्रौर निर्जन स्थानों में जाकर चोरों, शशुश्रों तथा दुष्टों का पता लगाया करते थे।

राजधानी तथा नगरों के मनुष्यों की गणना करनेवाला कर्म्मचारी "नागरक" \* कहलाता था। प्रत्येक नगर में एक एक

<sup>•</sup> कौटिलीय ऋर्यशास्त्रः ऋथि० २. ऋध्या० ३६.

नागरक रहता था। प्रान्त की तरह प्रत्येक नगर कई भागों में विभक्त रहता था। प्रत्येक भाग एक "स्थानिक" के अधीन रहता था, जिसके नीचे कई "गोप" होते थे। प्रत्येक "गोप" दस, बीस या चालीस घरों का हिसाब रखता था। गोग केवल प्रत्येक घर के स्त्री-पुरुषों की जाति, गोत्र, नाम, काम आदि का ही लेखा नहीं रखते थे, बल्कि उनके आय-उयय का भी पता लगाते थे। धर्मशालाओं के अधिकारियों को और प्रत्येक गृहस्थ को भी अपने यहाँ आने जानेवाल अतिथियों की सूचना "स्थानिक" को देनी पड़ती थी। जो इस नियम का पालन नहीं करता था, वह दएड का भागी होता था। वन, उपवन, देवालय, तीर्थस्थान, धर्मशाला, राजपथ, रमशान, चरागाह आदि का लेखा भी इसी विभाग को रखना पड़ता था।

आय-व्यय विभाग-राज्य के सभी काम राजकोष पर निर्भर रहते हैं; इसलिये कर लगाना राजा के लिये परम आवश्यक होता है। अर्थशास्त्र में मीर्य साम्राज्य की आय के निम्नलिखित द्वार दिये गये हैं—(१) राजधानो, (२) प्रान्त और माम, (३) खानें, (४) सरकारी बाग, (५) जंगल, (६) जानवर और चरागाह तथा (७) विश्क्षिथ अ।

(१) राजधानी से निम्नलिखित मदोंसे आय होती थी—स्ती कपड़े, तेल, नमक, शराब आदि पर कर; वेश्याओं, व्यापारियों और मंदिरों पर कर; नगर के फाटक पर वस्ल किये हुए कर; और जूए पर कर इत्यादि।

<sup>•</sup> काटिलीय अर्थशास्त्र; अधि० २ , अध्यः० ६.

- (२) मामों और प्रान्तों से निम्निलिखित आय होती बी— खास राजा के खेतों की पैरावार; किसानों के खेतों की उपज का एक भाग; धन के रूप में भूमि-कर; घाटों पर उतराई का महस्त; सड़कों पर चलने का महस्तल आदि।
- (3) खानों से भी राज्य को बड़ी आमदनी होती थी। सर-कारी खानों से जो पैदाबार होती थी, वह तो सरकारी खजाने में जाती थी ही: पर जो खानें सरकारी नहीं होती थीं, उनकी पैदाबार का भी एक हिस्सा राज्य को मिलता था।
- (४) सरकारी बागों में जो फल, फूल, साग खादि होते थे, उनसे भी सरकार को खच्छी खामदनी होती थी।
- (५) शिकार खेलने, राहतीर काटने और जंगली हाथी आदि पकड़ने के लिये राज्य की खोर से हाथी किराये पर दिये जाते थे।
- (६) गाय, बैल, भैंस, बकरे, भेड़ ऋादि जानवरों के चरने के लिये चरागाह किराये पर दिये जाते थे।
- (७) विशिक्षयों ऋर्थात् जल ऋौर स्थल के मार्गों में व्यापारियों से कर वसूल किया जाता था।

इसके सिवा सिंचाई के लिये पानी का महस्तललिया जाता था। आवकारी की चीजों पर कर लगाये जाते थे। विदेशी शराब और नशे की चीजों पर खास कर लगाया जाता था। बाहर से आवे-वाली चीजों पर खास कर लगाया जाता था। बाहर से आवे-वाली चीजों पर खात प्रकार के मिश्र मिश्र कर लगाये जाते थे। इन करों को छोड़कर खजाने को मरा पूरा रखने के लिये आवश्यकता पड़ने पर कुछ और उपायों से भी धन-संग्रह किया जाता था। अर्थशास्त्र में प्रजा से धन लेने के मिश्र मिश्र उपाय लिखे हैं। प्रजा को समय समय पर राजा की सेवा में धन कादि भेंट

करना पड़ता था। जब राजा किसी को कोई पदवी देता था, तब वह राजा को बहुत सा धन भेंट करता था।

सरनारी खजाने का रुपया नीचे लिखे हुए कार्मों में व्यय होता था—यज्ञ, पिल-पूजन, दान आदि; राजान्तःपुर का प्रबंध; सरनारी कर्मचारियों का वेतन; सेना; सरकारी इमारतें और लोकोपनारी कार्य; जंगलों की रचा आदि \*। किस काम में कितना खर्च होना चाहिए, यह उसके महत्त्व पर निर्भर रहता था। आय-व्यय विभाग दो वड़े अध्यक्तों के अधिकार में था। आय विभाग का अध्यक्त "समाहर्त्ता" † और व्यय विभाग का अध्यक्त "सिन्नधाता" ‡ कहलाता था।

परराष्ट्र विभाग—मीर्य सम्नाट्रां का केवल भारतवर्ष के दूसरे भागों के राजाश्रों के साथ ही नहीं, बल्कि विदेशी राष्ट्रों के साथ भी घनिष्ट राजनीतिक सम्बन्ध था। मीर्य साम्राज्य में एक विभाग का कर्तव्य विदेशियों की देख रेख करना था। श्रानक विदेशी व्यापार श्रथवा भ्रमण् के लिये इस देश में श्राते थे। इस विभाग की श्रोर से उनका उचित निरीत्तरण् किया जाता था श्रीर उनकी सामाजिक स्थिति के श्रानुसार उन्हें ठहरने के लिये स्थान तथा नौकर चाकर श्रादि दिये जाते थे। स्वयं चन्द्रगुप्त के द्रशार में सीरिया के राजा सेल्यूक्स का राजदूत, मेगास्थिनीज, रहता था। चंद्रगुप्त के पुत्र, विन्दुसार, के द्रशार में सीरिया के राजा एन्टिश्रोक्स सोटर श्रीर मिस्र के राजा टालेमी फिलाडेल्फ्स के एन्टिश्रोक्स सोटर श्रीर मिस्र के राजा टालेमी फिलाडेल्फ्स के

<sup>•</sup> कौटिलाय मर्पशास्त्र; मधि० २, मध्या० ६.

<sup>ं</sup> कौटिलीय वर्षशास्त्र: वर्षि २. वर्षा ६.

<sup>ं</sup> कौटिलीय अर्थशासः अभि० २ अध्या० ५.

राजदूत रहते थे। उनके नाम कम से डेईमेक्स (Dermachos) श्रीर डायोनीसियस (Dionysios) लिखे गये हैं। झरोक के तेरहवें "चतुर्देश शिलालेख" से पता लगता है कि अरोक का लंका के साथ तथा सीरिया, मिस्र, साहरीनी, मेसिडोनिया (यूनान) श्रीर एिएसस नामक पाँच यूनानी राज्यों के साथ सम्बन्ध था। इन पाँचो यूनानी राज्यों मे कम से श्रन्तियोक (Antiochos. II.) तुरमय (Ptolomy Philadelphos), मक (Magas), श्रान्तिकिन (Antigonos Gonatas) श्रीर श्रलिकसुंदर (Alexander, II.) नाम के राजा थे। तात्पर्य यह कि मौर्य काल में भारतवर्ष का पश्चिमी देशों के साथ घनिष्ट सम्बन्ध था।

कौटिलीय अर्थशास्त्र के अनुसार विदेशी राष्ट्र चार भागों में बाँटे गये हैं। यथा—"अरि", "मित्र", "मध्यम" श्रीर "उदासीन" का विदेशी राष्ट्रों की सीमा किसी राष्ट्र की सीमा से विलक्कत मिली हुई होती थी, वे एक दूसरे के अरि कहे जाते थे। जिन दो राष्ट्रों के बीच में केवल अरि-राष्ट्र का अन्तर होता थे, वे एक दूसरे के "मित्र" कहे जाते थे। जो राष्ट्र अरि और मित्र दोनों राष्ट्रों के सित्रकट होते थे और जो दानों की सहायता या दोनों का विरोध करने में समर्थ होते थे, वे "मध्यम" राष्ट्र कहे जाते थे। जो राष्ट्र अरि सित्र और मध्यम तीनों राष्ट्रों से परे होते थे, तीनों से प्रवल होते थे, और तीनों की सहायता या विरोध करने में समर्थ होते थे, वे "उदासीन" राष्ट्र कहे जाते थे। विदेशी राष्ट्रों के साथ साम, दान, दएड और भेद ये चारों नीतियाँ काम में

कोटिलीय अर्थशास्त्र; अधि० ६, अभ्या० २.

लाई जाती थीं। एक राष्ट्र इसरे राष्ट्र के यहाँ अपना राजदूत रखता था। राजदूत अपने अपने दरकार को विदेशी राष्ट्रों का हाल चाल श्रीर उनके गुप्त समाचार भेजा करते थे।

•याय विमाग—मौर्य साम्राज्य में दो प्रकार की श्रदालतें र्था--एक "धर्मस्थीय" # ( दीवानी ) श्रौर दूसरी "कएटकशी-धन" † (फौजदारी) । "धर्मस्थीय" अदालतों में तीन "धर्मस्थ" (जज) या तीन "श्रमात्य" मुकदमा सुनने के लिये बैठते थे. जो धर्मशास्त्र के बड़े परिडत होते थे। "कएटक-शोधन" ऋदालतों में तीन "प्रदेष्टा" या तीन "ऋमात्य" मुकदमा सुनते थे। "धर्मस्थीय" श्रदालतें श्राम तौर पर उन मुकदमों का कैसला करती थीं, जो एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति के विरुद्ध या कुछ लोग दसरे लोगों के विरुद्ध चलाते थे। ऐसी श्रदालतें सिर्फ जर-माना कर सकती थीं; श्रीर वह जुरमाना भी बहुत भारी न होता था। "कएटक-शोधन" अदालतों के सामने फौजदारी के मुकदमे श्रांत थे। ये श्रदालतें भारी से भारी जुरमाना कर सकती श्रौर फाँसी तक की सजा दे सकती थीं। सब से छोटी श्रदालत उस सदर मकाम में बैठती थी, जो दस गाँवों के बीच में होता था। उसके ऊपर वह त्र्यदालत होती थी, जो ४०० गाँवों के बीचवाले सदर मुकाम में बैठती थी। उसके ऊपर वह अदालत होती थी, जो ८०० गाँवां के बोचवाले सदर मुकाम में बैठती थी। इसके सिवा एक अदालत दो प्रान्तों के बीचवाले सीमा स्थान में और दूसरी श्रदालत राजधानी में होती थी। इन सब श्रदालतों के ऊपर स्वयं

<sup>•</sup> कोटिलाय क्रथशास्त्र: क्षथि० ३, अध्या० १.

<sup>🕆</sup> कोटिलीय अर्थशास्त्र; अधि० ४, अध्या० १.

सम्राट् की श्रदालत होती थी। वह कई विचारकों की सहायता से स्वयं श्रमियोग सुनता श्रीर इनका निर्श्य करता था। इन श्रदालकों के सिवा गाँवों में पंचायतें भी होती थीं, जो श्रामवासियों के मगड़ों का निपटारा करती थीं। गाँवों की पंचायतों में "श्रामिक" (गाँव के मुखिया) श्रीर गाँव के वृद्ध (श्राम-वृद्धाः) पंच के तौर पर बैठते थे। श्रावश्यकता पड़ने पर ये लोग चोरी श्रीर व्यक्षियार के श्रपराधी को गाँव से बाहर भी निकाल सकते थे।

मीर्य साम्राज्य की दराड-नीति बहुत कठोर थी। प्राय-दराड तो बहुत ही सहज बात थी। किन्तु अपराध होते ही बहुत कम थे। कठोर दराड देने का अवसर ही न आता था। घोरी बहुत ही कम हुआ करती थी। मेगास्थिनीज ने लिखा है कि मैं जितने दिनों तक चंद्रगुप्त की राजधानी में रहा, उतने दिन किसी रोज भी २००) से ज्यादा की चोरी नहीं हुई। यह भी श्यान रहे कि उन दिनों पाटलिपुत्र की आबादी चार लाख थी। चोरी के लिये ऐसा कठोर दराड था कि यदि कोई राजकर्मचारी ८ या १० पर्ण (उस समय का एक सिका) चुरा लेता था, तो उसे प्रायदराड मिलता था; और यदि कोई साधारण आदमी ४० या ५० पर्ण चुराता था, तो उसे प्रायदराड दिया जाता था। अपराधियों के लिये अठारह प्रकार के दराडों की व्यवस्था थी, जिसमें सात प्रकार से बेंत लगाने का भी विधान था।

# दसवाँ अध्याय

# प्राचीन बौद्ध काल के राजनीतिक विचार

पक-तन्त्र राज्य-प्रणाली—प्राचीन बौद्ध काल में मुख्यतया दो भिन्न राजनीतिक विचार के लोग थे। एक तो वे थे, जो साम्राज्य या एकतन्त्र प्रणाली पसन्द करते थे; श्रौर दूसरे वे जो प्रजातन्त्र प्रणाली, गणराज्य श्रथवा संघ के पन्न में थे। प्राचीन व द्ध काल में दोनों विचार जोरों के साथ फैल रहे थे। पर साम्राज्य या एकतन्त्र प्रणाली का पन्न दिन पर दिन प्रवल हो रहा था। साम्राज्य या एकतन्त्र-राज्य, जैसा कि नाम से स्वित है, एक मनुष्य का राज्य था; श्रीर गण राज्य श्रथवा संघ राज्य किसी समृद्द या समुदाय का राज्य था। बुद्ध के समय में मगध, कोशल, श्रवन्ती, वत्स श्रादि देशों के राज्य एक-तंत्र या राजतंत्र थे। लिच्छवि श्रौर मह श्रादि जातियों के राज्य प्रजातन्त्र थे। बौद्ध थंधों में प्रजातन्त्र राज्य "गण्य" या "संघ" कहे गये हैं। पहले हम एकतन्त्र या राजतन्त्र राज्य के बारे में कुछ कहना चाहते हैं।

राजा की आवश्यकता—इस संबंध में पहला प्रश्न यह उठता है कि प्रारंभ में राजा की आवश्यकता ही क्यों हुई ? अर्थात् राज्य की बागडोर किसी एक मनुष्य के हाथ में दे देना क्यों आवश्यक समका गया ? इस प्रश्न का उत्तर महाभारत, शान्ति पर्व के ६७ वें अध्याय में इस प्रकार दिया है—

"द्यराजक राज्य में धर्म का पालन नहीं हो सकता। ऐसे

राज्य में लोग एक दूसरे का नाश करने में ही सत्पर रहते हैं। अतएव अराजक (राजा-रहित) राज्य को धिकार है।" (३)

"श्रतः श्रपने निजकस्याग्र के लिये लोगों को चाहिए कि वें किसी मनुष्य को राजा बना लें; क्योंकि जो लोग श्रराजक राज्य में रहते हैं. वे न तो धन भोग सकते हैं. न स्त्री।" (१२)

"श्रराजक राज्य में जो दास नहीं होता, वह दास बना लिया जाता है; ख्रौर स्त्रियाँ बलपूर्वक हर ली जाती हैं। इसलिये देवताओं ने प्रजा की रज्ञा के लिये राजा उत्पन्न किया है।"(१५)

"यदि पृथ्वी पर दुष्टों को दएड देने के लिये राजा न हों, तो बलवान् मनुष्य निर्वलों को उसी प्रकार खा डालें, जिस प्रकार बड़ी मछलियाँ छोटी मछलियों को खा जाती हैं।" (१६)

"मात्स्य-न्याय"—राजा क्यों छानिवार्य है, यही ऊपर के श्लोकों में बतलाया गया है। इसका निचोड़ यह है कि यदि राजा न हो, तो बलवान निर्वलों को उसी तरह खा डालें, जिस तरह बड़ी मछली छोटी मछलियों को खा लेती है। प्राचीन अर्थशास्त्र और धर्मशास्त्र में इसे "माल्स्य-न्याय" कहा गया है। मनुस्मृति में इस "माल्स्य-न्याय" के बारे में लिखा है—

"यदि न प्रणयेद्राजा दण्डं दण्ड्येष्वतन्द्रितः। जले मास्यानिवाहिस्यन्दुर्बेखान्बकवत्तराः॥"

श्चर्यात्—यदि राजा श्वालस्य-रहित होकर श्रपराधियों को दराड न दे, तो बलवान् मनुष्य निर्वलों को उसी तरह मार डार्लें, जिस तरह बड़ी मछली छोटी मछलियों को निगल जाती है।

कौटिल्य ने ऋषने ऋर्यशास्त्र में इसी "मार्त्य-न्याय" का उदाहरण इन शब्दों में दिया है—"ऋप्रणीतो हि मार्त्य-न्याय मुद्भावयति; बलीयानवलं हि मसते दण्डघरामावे ।'' अर्थात् यदि अपराधियों को दस्ड न दिया जाय, तो मास्य-न्याय का आचरण होने लगता है; बलवान् दुर्बलों को सताने लगते हैं।

वाल्मीकीय रामायश में भी "मात्स्य-न्याय" का उद्घेख है।

"नाराजके जनपदे स्त्रकं भवति कस्यचित्। मस्त्या इव जना नित्यं भक्षयन्ति परस्परम्॥"

( अः योयाकारडः अध्याव ६७, श्रीक ३१)

श्रर्थात्—जहाँ राजा नहीं होता, वहाँ कोई मनुष्य श्रपनी संपत्ति सुरत्तित नहीं रख सकता। मछली के समान लोग एक दूसरे को खा जाते हैं।

मात्स्य-न्याय के भय से प्रेरित होकर ही लोगों ने प्रारंभ में श्रपनी रचा के लिये राजा या एकतन्त्र राज्य की सृष्टि की थी।

राजा की उत्पत्ति के सम्बन्ध में पहली बात यह है कि प्रारम में राजा श्रीर प्रजा के मध्य एक सामाजिक "समय" या पट्टा हुश्या। वह पट्टा यह था कि राजा श्रपनी प्रजा की रत्ता करे; श्रीर प्रजा उसके बदले में उसे कर दे। इसी को श्रॅगरेजी में "सोशल कान्ट्रैक्ट थियरी" (Social Contract Theory) कहते हैं।

सामाजिक समय या पट्टा — कौटिलीय श्रर्थशास्त्र में इस सामाजिक समय या पट्टे के बारे में इस प्रकार लिखा है — "मात्स्य न्याय के कारण श्रराजकता से दुःखी होकर लोगों ने पहले वैवस्वत मनु को श्रपना राजा चुना। उन लोगों ने श्रपने धान्य का छठा भाग तथा श्रपने पण्य (माल) का दसवों भाग उसका श्रश नियत किया। इस वेतन से भृत (पालित पोषित)

<sup>•</sup> वर्धशासः ५० ६.

होकर राजा अपनी प्रजा के योग और चेम की रचा करता है और उनके पापों को दूरकरता है। वन में रहनेवाले तपस्वी भी यह समसकर कि यह हमारी रचा करता है, अतएव इसके बदले में इसे कुछ देना चाहिए, राजा को उस धान्य का छठा भाग कर केतौर पर देते हैं, जिसे वे एक एक दाना करके बिनते हैं \*।"

महाभारत के शान्ति पर्व, अध्याय ६७ में इस सामाजिक वा राजा-प्रजा के पट्ट के बारे में इस प्रकार लिखा है—

"पूर्व समय में अराजकता होने से लोग एक दूसरे को पीड़ा पहुँचा रहे थे। बलवानों से निर्वलों की रक्षा का कोई उपाय न था। तब सब लोग इकट्ठे हुए और कुछ नियम बनाकर प्रद्या के पास गये और बोले—'हे भगवम्, हम लोगों में कोई राजा नहीं है, इससे हम सब नष्ट हो रहे हैं। हम लोगों के लिये छपाकर एक राजा नियुक्त कीजिए, जो हमारी रक्षा करे और जिसकी हम सब लोग पूजा करें।' यह सुनकर ब्रह्मा ने मनु को उनके राजा होने की आजा दो। पर मनु ने ब्रह्मा का प्रस्ताव स्वीकृत नहीं किया और कहा—'पाप-पूरित कर्म का आचरण करते हुए सुक्ते बहुत भय होता है; विशेषतः मिण्यात्व-युक्त मनुष्यों पर राज्य करना अत्यन्त कठिन है।' प्रज्ञा ने मनु के ऐसे बचन सुनकर कहा—'आप मत हरिए। जो लोग पाप करेंगे, वही उसके फल के भागी होंगे। हम लोग आपके कोष की युद्धि के लिये अपने पशु और सुवर्ण का पचासवाँ भाग और अपने धान्य का दसवाँ भाग आपको देंगे।' इसके बाद मनु ने प्रज्ञा का यह 'समय'

<sup>\*</sup> अर्थशास: १० २२-२३.

या शर्त मान ली और पृथ्वी के चारों छोर चक्कर लगाकर दुष्टों को दरह दिया और सब को अपने अपने धर्म में लगाया।"

बौद्ध साहित्य में भी राजा की उत्पत्ति के बारे में इसी तरह का विचार पाया जाता है। "दीघ-निकाय" के "ब्रम्गश्ज-सुत्तन्त" में मनुष्य श्रौर समाज की उत्पत्ति श्रौर विकास के बारे में विस्तार के साथ लिखा है। उसमें कहा गया है कि ऋारंभ में मनुष्य-समाज पवित्र ऋौर धार्मिक थाः पर धीरे धीरे उसमें पाप प्रवेश करने लगा और लोग चोर, डाकू, झुठे, व्यभिचारी श्रादि होने लगे। इस पर सब लोगों ने इकट्ट होकर श्रापस में सलाह की श्रीर श्रपन में से एक सब से सुन्दर, सब से दयावान श्रीर सब से शक्तिमान मनुष्य चुनकर उससे कहा—"हे महाभाग, जो लोग अपराधी और दगड के योग्य हों, उन्हें दगड दो। हम तुम्हें श्रपने भक्त (चावल) में से एक भाग देंगे।" उसने यह बात मान ली। इस पर उसके तीन भिन्न भिन्न नाम रखे गये । सब लोगों ने उसे चुना था, इसलिये वह "महाजन-संमत" या "महा संमत" कह-लाया। वह सब खेतों का पति या रच्चक था, इसलिये वह "त्तेत्राणां पति" या "त्तत्रिय" कह्लाया । वह दूसरों को अपने धर्म से प्रसन्न करता था, इससे वह "राजा" कहलाया । ऐसी ही एक कथा महायान संप्रदाय के "महावस्त" घन्य में भी है।

जपर जो कुछ लिखा गया है, उससे प्रकट है कि राजा या एकतन्त्र राज्य का प्रारंभ राजा प्रजा के बीच समसौते के रूप में हुआ। इस समसौते के पहले मनुष्यों में श्रराजकता फैली हुई थी। जिसे जो चीज मिलती थी, वह उसी पर कब्जा कर लेता था; और जो जिस प्रकार चाहता था, वह उसी प्रकार आचरण करता था। यह एक तरह की युद्ध की दशा थी। इस दशा का अन्त तभी हुआ, जब मनुष्यों ने अपनी खतंत्रता एक मनुष्य के हाथ में दी; अर्थात् जब राजा या एकतन्त्र राज्य की स्थापना हुई।

राजा नर रूप में देवता है-प्राचीन समय में राजा की उत्पत्ति के बारे में दूसरा विचार यह फैला हुआ था कि वह बर रूप में विष्णु का अवतार है। इस विचार के सम्बन्ध में विस्तार-पूर्वक महाभारत (शान्तिपर्व, श्रध्याय ५९) में लिखा है। भीष्म से युधिष्ठिर पूछते हैं—"भगवन्, इस पृथ्वी पर 'राजा' की उत्पत्ति किस प्रकार हुई ? हाथ, पैर, मुँह, नाक, कान आदि श्रंग और जन्म, मृत्य, सुख, दु:ख श्रादि गुण श्रन्य मनुष्यों के समान होने पर भी क्या कारण है कि राजा दूसरे मनुत्यों पर राज्य करता है ? श्रीर क्या कारण है कि सब मनुष्य एक ही पुरुप की श्राज्ञा में चलते हैं ?" इस प्रश्न के उत्तर में भीष्म पितामह कहते हैं — ''पहले कृतयुग में राजा या राज्य, दरह-कर्त्ता या दरह कुछ भी न था। प्रजा ही धर्म की अनुगामिनी होकर आपस में एक दसरे की रत्ता करती थी। पर धीरे धीरे लोगों की नीयत बिगडने लगी श्रीर वे मोह तथा श्रज्ञान में पड़ गये। इस प्रकार ज्ञान छुप होने के कारण उनके धर्म-कार्य नष्ट होने लगे। उनमें दोष-श्रदोष का कुछ भी विचार न रहा। वेद तथा यज्ञादि धर्म-कर्म छुप हो गये। तब देवता लोग भयभीत होकर जगत्पितामह ब्रह्मा की शरण में उपस्थित हुए और स्तुति करके बोले-''हे भगवन, मनुष्यों में लोभ, मोह आदि भावों के चित होने से यज्ञ आदि धर्म कर्म नष्ट हो गये हैं; इससे हम लोग भी नष्ट-प्राय हो रहे हैं। हे पितामह, आपकी कृपा से हम लोगों को जो कुछ ऐश्वर्य प्राप्त

हुआ था, वह सब नष्ट हो रहा है। अतः वह काम कीजिए. जिसमें हम लोगों का कल्याण हो।" इस पर ब्रह्मा ने एक लाख अध्यायों का एक शास्त्र बनाया जिसमें धर्म, अर्थ, काम और मोक्त का वर्णन था। उस शास्त्र को लेकर देवता लोग विष्णु भगवान् के पास गये श्रीर बोले-"हे भगवन , जो सम्पूर्ण प्राणियों पर प्रभुता कर सके, ऐसे किसी पुरुष को आप नियुक्त कीजिए।" तब विष्णु भगवान् ने अपने तेज से "विरजस्" नामक मानस-पुत्र उत्पन्न किया। इस विरजस् की छठी पीढ़ी में जो पुत्र उत्पन्न हुन्त्रा, वह राज्याभिषिक्त किया गया। ब्रह्मा ने जो दएङ-नीति बनाई थी, उसके अनुसार वह राज्य करने लगा। उसका नाम "पृथु" रक्ला गया। उसका राज्याभिषेक स्वयं ब्रह्मा श्रीर विष्ण ने किया था। स्वयं विष्णु ने श्रपने तप के प्रभाव से उस भपति के शरीर में प्रवेश किया था; इसी कारण अखिल संसार उस की आज्ञा के अनुसार चलने लगा। "देव" और "नरदेव" (राजा) में कोई भेद न रहा। तभी से राजा लोग विष्णु के ऋश माने श्रीर "नरदेव" (नर के रूप में देवता ) कहे जाते हैं।

पर श्रच्छे श्रीर बुरे सभी राजा "नरदेव" नहीं कहलाते थे। जो राजा धर्म के श्रनुसार प्रजा का पालन करते थे, वही "नरदेव" की पदवी पाते थे। जो राजा श्रपनी प्रजा को कष्ट देते थे, वे "नर-पिशाच" कहलाते थे। शुक्रनीति (१-७०) में लिखा है— "जो राजा धार्मिक है, वह देवताश्रों का श्रंश-रूप है; श्रीर जो इसके विपरीत है, वह नर के रूप में पिशाच है।" शाचीन भारत के श्रथशास्त्रकारों ने कहीं राजा के श्रत्याचार श्रीर व्यभिचार की उपेशा या समर्थन नहीं किया है। बहिक उन्होंने सदा यही

शिक्षा दी है कि राजा को काम, कोध, लोभ भीर मोह सं रहित होकर प्रजा का पालन करना चाहिए। ऐसे कई राजाओं के उदाहरण मिलते हैं, जो प्रजा पर अध्याचार करने के कारण कुल-परिवार सहित उस की कोपाग्नि में पड़कर नष्ट हो गये।

राजा पर अंकुश या दशव-पर हिन्दू अर्थशास्त्र या राजनीति शास्त्र के अनुसार राजा अपने काम में पूर्ण निरंकुश न था। हमारी प्राचीन राजनीति के अनुसार राजा श्रपनी प्रजा का सेवक समभा जाता था। धान्य का जो छठा भाग या पएय (क्रयविकयः की वस्तुओं) का जो दसवाँ भाग उसे दिया जाता था. उसे वह प्रजा की सेवा करने के बदले में भृति (वेतन) के रूप में पाता था। यह मत केवल कौटिल्य और महाभारत (शान्तिपर्व) का ही नहीं है, बल्कि धर्मशास्त्रों का भी है। बौधायन, जो ईसवी पाँचवीं शताव्दी में हुए हैं, कहते हैं—"पङ्-भाग-भृतो राजा रत्तेत् प्रजाम" \* अर्थात् "वेतन के तौर पर धान्य का छठा भाग पाकर राजा ऋपनी प्रजा की रत्ता करें"। महाभारत (शान्ति पर्व, ऋध्याय ७१, ऋोक १०) में लिखा है कि राजा को कर के रूप में जो कुछ, मिलता है, वह उसका वेतन है, जिसके बदले में वह प्रजा की रचा करता है। उसमें (अध्याय ७५, ऋोक १०) यहाँ तक कहा गया है कि राजा वदि अपनी प्रजा का धन, जो चोरों ने चुरा लिया हो. न दिला सके. तो उसे चाहिए कि वह अपने खजाने से वह नुकसान भर दे। ऐसा ही नियम कौटिस्य ने भी राजाओं के लिये बनाया है--- "यदि राजा चोरों से चुराया हुआ धन उसके मालिक को न दिला सके, तो उसे चाहिए कि वह उसके बहुले में

<sup>\*</sup> बौधायन धर्मसूत्र: १-१०-१.

उतना ही धन अपने पास से उस मनुष्य को दें " । इससे पता लगता है कि कर के तौर पर राजा को जो कुछ मिलता था, वह उसका वेतन समका जाता था, जिसके बदले में वह प्रजा की रचा करता था; और उसकी राक्ति कभी निरंकुरा नहीं थी।

प्राचीन काल के राज्यों में कई राजनीतिक, सामाजिक श्रीर धार्मिक संस्थाएँ ऐसी रहती थीं जो राजा पर पूरी तरह से श्रंकुश या दबाब रखती थीं। इस तरह की संस्थाएँ माम-परिषद् (गाँव की पंचायतें), नगर-परिषद् (नगर की पंचायतें), भिन्न भिन्न प्रकार के व्यापारियों को "श्रेणी" या पंचायतें, बौद्ध संघ इत्यादि थे। ये सब संस्थाएँ ऋपने ऋपने कार्य और ज्ञेत्र में पूर्ण स्वतंत्र थीं। कोई राजा इनके कामों में दक्कल नहीं दे सकता था। बल्कि इन संस्थात्रां के कारण राजा की शक्ति और अधिकार मर्यादित तथा सीमाबाद रहते थे। राजा इन संस्थात्रों को खपेता की दृष्टि से नहीं देख सकताथा। धर्म-शास्त्रों तथा ऋर्थ-शास्त्रों में राजाओं को बराबर यही शिचा दी गई है कि वे पौर, जानपद, श्रेणी आदि के नियमों का आदर करें और उनकी सम्मति प्रहण करें। राजाओं के अधिकार कितने मर्यादित श्रीर सीमा-बद्ध थे, यह "तेलपत्तं जातक" से जाना जाता है। उसमें लिखा है कि एक बार तत्त्वशिला का एक राजा एक परम सुंद्री यित्तिणी के प्रेम में फॅस गया । उस यक्तिणी ने यह सममकर कि अब राजा पूरी तरह से मेरे वश में हो गया है, इससे कुल राज्य का ऋधिकार माँगा। राजा ने उत्तर दिया-"शियतमे, अपनी प्रजा पर मेरा

<sup>•</sup> मर्थशासः ० १६०.

कोई अधिकार नहीं है; मैं उसका स्वामो और प्रभु नहीं हूँ। मेरा अधिकार सिर्फ उन लोगों पर है, जो विद्रोह या अनुचित काय करते हैं। अतएव मैं तुन्हें अपने राज्य का अधिकार नहीं दे सकता। हाँ, अपने महल पर मेरा अधिकार है। वह मैं तुन्हें देता हूँ।"

इससे प्रकट है कि प्राचीन काल में, श्रौर कम से कम बौद्ध काल में, राजा की शक्ति निरंकुश न रहती थी; अर्थात् वह अपनी स्वतंत्र इच्छा के अनुसार कोई काम नहीं कर सकता था। उसका अधिकार केवल प्रजा की रहा करना, अराजकता या विद्रोह को दवाना और अपराधियों को दगड देना था। इससे अधिक वह कुछ न कर सकता था।

प्रज्ञान्तः न्यात्रयान्यालां — हम ऊपर लिख आये हैं कि
प्राचीन बौद्ध काल में उत्तरी भारत में एक-तंत्र राज्यों के साथ
साथ बहुत से प्रजातंत्र राज्य भी फैले हुए थे। प्राचीन भारत
के प्रजातंत्र राज्य संघ अथवा गए-राज्य कहलाते थे। मनुत्यों
का वह समुदाय या समृह, जिसका कोई निश्चित उद्देश्य या अर्थ
हो "संय" या "गए" कहलाता है। ई० पू० सातवीं शताच्दी में
पािश्विन ने "संय" और "गए" दोनों शत्यों का व्यवहार किया
है। पािश्विन का एक सूत्र "संबौद्धौ गएप्रशंसयोः" है। इसका
अर्थ यह है कि सं पूर्वक हन् धातु से "संय" तभी बनता है, जब
इसका अर्थ गए या विशेष प्रकार का समृह हो। अन्यया साधाराण समृह के अर्थ में सं पूर्वक हन् धातु से "संघात" शब्द
बनता है। अत्यय सिद्ध होता है कि पािश्विन के समय में और
उसके बाद बौद्ध काल में भी "संघ" या "गए" शब्द साधारण
समृह के अर्थ में नहीं, बिल्क एक विशेष प्रकार के तथा निरिचत

उद्दरयवाले समूह के ऋषे में व्यवहृत होता था। इससे प्रकट है कि भिन्न भिन्न वदेश्यों के ऋतुसार भिन्न भिन्न प्रकार के घार्मिक, सामाजिक या राजनीतिक संघ ऋथवा गया होते थे।

प्राचीन धार्मिक संघ या गण का सब से श्रन्छ। उदाहरण बौद्धों का भिक्षु-संघ है। यह समम्तना ठीक नहीं है कि पहले पहल बुद्ध ही ने श्वपने भिक्षु-संप्रदाय के लिये "संघ" शब्द का उपयोग किया। प्राचीन बौद्ध प्रंथों से ही पढ़ा लगता है कि बुद्ध के सम-कालीन पुरण-कस्सप, मक्खलि-गोसाज श्रादि कम से कम सात वड़े बड़े धार्मिक श्राचार्य हो गये हैं, जो "संधिनो" (संघ के अगुआ) "गणिनो" ( गण के अगुआ) श्रौर "गणाचरिया" ( ग खाचार्य या मणों के छाचार्य ) कहलाते थे \* । इससे यह भी पता लगता है कि केवल बुद्ध का ही धार्मिक संप्रदाय "संघ" नहीं कहलाता था, बल्कि उनके समय में ही कम से कम सात ऐसे धार्मिक समृह थे, जो "संघ" या "गण्" कहलाते थे। ये सब "संघिनः" और "गणिनः" (ऋर्थात् संघ और गण के अगुआ) "समण-ब्राह्मण्" (श्रमण ब्राह्मणाः) कहे गये हैं, जिसका श्रर्थ यह है कि कुछ संघ अमण अथवा बौद्ध धर्मावलंबी थे और कुछ त्राह्मण-धर्मावलंबी। इससे स्पष्ट है कि ब्राह्मणों के संप्रदाय भी "संघ"या "गण" कहलाते थे। उत्पर छठे ऋध्याय में बौद्ध संघ का विस्तार-पूर्वक वर्णन किया जा चुका है।

व्यापारिक संघ—बौद्ध काल में बहुत से संघ ऐसे भी थे, जो व्यापार और व्यवसाय के उद्देश्य से बनाये जाते थे। इस तरह

<sup>ः</sup> महापरिनिम्मान सुत्तः ५८.

के संघ "श्रेणी" कहलाते थे। ई० पू० ५०० से ई० प० ६०० तक भारतवर्ष में इस तरह के श्रानेक व्यापारिक संघ या श्रेणियाँ थीं। जितने प्रकार के व्यवसाय और व्यापार थे, प्रायः उतने ही प्रकार की श्रेणियाँ भी थीं। हर एक व्यापार या पेरोवाले अपना त्रालग समाज या श्रेणी बनाये हुए थे। इन सब का सविस्तर वर्णन वारहवें त्राच्याय में किया जायगा।

र।जनीतिक संघ-श्रव हम उन संघों के बारे में लिखते हैं. जो राजनीतिक उद्देश्य से बनाये गये थे। इन राजनीतिक संघों को हम प्रजातंत्र या गरा-राज्य कह सकते हैं। राजनीतिक संघों के बारे में याद रखने की बात यह है कि वे किसी एक मनुष्य के श्रधीन नहीं, बल्कि एक विशेष समुदाय के श्रधीन थे। यहाँ यह प्रश्न उठ सकता है कि किस प्रमाण पर यह कहा जाता है कि प्राचीन काल में राजनीतिक संघ या प्रजातन्त्र राज्य थे? इसके उत्तर में हम यहाँ पर जैन धर्म के प्रसिद्ध मन्थ "आया-रंग-सत्त\*" ( त्राचारांग सूत्र ) का हवाला देते हैं । उस प्रन्थ में जैन भिक्षुत्रों त्रौर भिक्षुनियों के बारे में नियम दिये हैं। उन नियमों में कुछ नियम इस सम्बन्ध में हैं कि भिक्षुत्रों तथा भिक्षुनियों को कहाँ न जाना चाहिए। भिक्षत्रों के लिये जिन जिन स्थानों में जाने की मनाही थी, वे निम्नलिखित हैं—(१) श्रराजक राज्य ( जहाँ कोई राजा न हो ); युवराजक राज्य ( जहाँ का राजा बिलकुल लडका हो); द्विराज्य (जहाँ दो राजाओं का राज्य हो) और गण-राज्य ( जहाँ गए। या समूह का राज्य हो )। इससे प्रकट है कि

पाली टेक्स्ट सोसाइटी से प्रकाशित: २. ३. १-१०.

गण-राज्य एक प्रकार के राजनीतिक संघ या प्रजातन्त्र राज्य थे। प्राचीन बौद्ध काल में प्रजातंत्र या गए। राज्य का होना अवदान शतक नामक एक दूसरे बौद्ध प्रन्थ से भी सिद्ध है। यह प्रन्थ ई॰ पु॰ १०० के लगभग का है। इसके ८८ वें अवदान में लिखा है कि कुछ सौदागर मध्य देश से दत्ति ए की श्रोर व्यापार करने के लिये गयेथे। जब वहाँ उनसे पूछा गया कि तुम्हारेदेश में किस प्रकार का राज्य है, तब उन्होंने उत्तर दिया-"केचिद्देशा गणा-धीनाः केचिद्राजाधीना इति" अर्थात् "कुछ देश गणों के अधीन हैं श्रीर कुछ राजाओं के श्रधीन"। यहाँ राजाधीन देश से एक-तन्त्र राज्य का श्रीर गणाधीन देश से गण-राज्य या प्रजातन्त्र राज्य का तार्लय है। पाणिनि का एक सूत्र "जनपद शब्दात् त्तत्रियादन्" है। इसका अर्थ यह है कि "अपत्य अर्थ में अञ् प्रत्यय उसी शब्द के साथ लगता है, जो देश श्रीर चत्रिय दोनों का वाचक हो।" इस सूत्र पर कात्यायन का यह वार्तिक है-"त्तत्रियादेकराजात् संघप्रतिपेधार्थम्" श्रर्थात् "श्रञ् प्रत्यय श्रपत्य श्रर्थ में उसी राज्य में लगना चाहिए, जो देश श्रीर चत्रिय दोनों ऋथों का बोधक हो; पर शर्त यह है कि उस देश में एक राजा का ऋाधिपत्य हो । जिस देश में संघ या समूह का राज्य हो, उस देश के वाची शब्द में अपत्य अर्थ में अञ् प्रत्यय नहीं लग सकता।" इससे स्पष्ट है कि संघ या गए। राज्य एक प्रकार के प्रजातन्त्र राज्य थे; ऋशीत् उनमें एक मनुष्य का राज्य नहीं, बल्कि समृह का राज्य था। प्राचीन बौद्ध काल के संवों या गरा राज्यों की सूची और वर्णन ऊपर आठवें अध्याय में दिया गया है। संघो या गख राज्यों की शासन-व्यवस्था -संघों या गण-

राज्यों की शासन-व्यवस्था कैसी थी. ऋशीत उनका शासन किस प्रकार होता था, इसके सम्बन्ध में प्रत्यत्त रीति पर किसी प्रन्थ में कुछ नहीं लिखा है। कौटिल्य ने भी ऋपने ऋर्यशास्त्र में संघों या गर्ग-राज्यों की शासन-प्रणाली के बारे में कुछ नहीं लिखा है। श्चतएव संघों या गण-राज्यों की शासन-व्यवस्था के बारे में ऋछ लिखने के लिये हमें केवल श्वप्रत्यच प्रमाणों का सहारा लेना पड़ता है। इस सम्बन्ध में मुख्य प्रमाण बौद्धों का भिक्ष-संघ है; क्योंकि बुद्ध भगवान ने श्रपने भिक्षु-संघ की व्यवस्था इन्हीं राजनीतिक संघों या गण राज्यों की शासन-व्यवस्था के ऋादर्श पर की थी। बुद्ध भगवान शाक्यों श्रीर लिच्छवियों के प्रजातन्त्र या गण्-राज्य में पाले पोसे गये थे, उनकी हर एक बात से पूरी तरह परिचित थे श्रौर उनकी शासन-व्यवस्था श्रद्धी तरह जानते थे। भिक्ष-संघ स्थापित करते समय उनकी दृष्टि के सामने शाक्यों श्रौर लिच्छवियों के संघया गए राज्य का श्रादर्श रहा होगा श्रीर उन्होंने श्रपने भिक्षु-संघ की शासन-व्य-वस्था राजनीतिक संघ या गण-राज्य की शासन-व्यवस्था के ढंग पर की होगी। श्रतएव भिक्ष-संघ की शासन-व्यवस्था से हम राजनीतिक संघ या गण-राज्य की शासन-ज्यवस्था का श्रनमान कर सकते हैं। विनय-पिटक में भिक्ष-संघ की व्यवस्था का वर्णन बहुत विस्तार के साथ दिया गया है। यहाँ उसी के ऋाधार पर मुख्य मुख्य बातें दी जाती हैं-

परिषद् — प्रत्येक संघ में एक परिषद् होती थी। इस परिषद् की बैठक कब होनी चाहिए, कैसे होनी चाहिए, किन किन लोगों को उसमें राय देनी चाहिए और कैसे राय देनी चाहिए श्रादि बातों के विशेष नियम बने हुए थे। संघ के कुल भिक्षु इस परिषद् के सभ्य हो सकते थे। उनमें से हर एक को उसमें राय देने का श्रिधकार था। परिषद् में हर एक सभ्य के लिये श्रवस्था श्रीर गौरव के श्रनुसार श्रासन नियत रहता था। इसके लिये एक विशेष कर्मचारी रहता था, जिसे "श्रासन-प्रज्ञापक" कहते थे।

परिषद् में प्रस्ताव का नियम—जब परिषद् में सब सभ्य जमा हो जाते थे, तब जो सभ्य प्रस्ताव करना चाहता था, वह अपना प्रस्ताव परिषद् के सामने रखता था। प्रस्ताव की सूचना को "इति" कहते थे। "इति" के उपरान्त "कर्मवाचा" होती थी; अर्थात् उपिथत सभ्यों से प्रश्न किया जाता था कि आप लोगों को यह प्रस्ताव स्वीकृत है या नहीं। यह प्रश्न या तो एक बार किया जाता था या तीन बार। जब प्रश्न एक बार किया जाता था, तब उस कर्म को "इति-द्वितीय" कहते थे; और जब प्रश्न तीन वार किया जाता था, तब उस कर्म को निवार की जाती थीं—

जब कोई नया व्यक्ति वौद्ध संघ में भर्ता होने के लिये ष्याता था, तब परिषद् के सब सभ्य जमा होकर इस बात पर बिचार करते थे कि वह संघ में भर्ती किया जाय या नहीं। उनमें से एक सभ्य यह "इति" या प्रस्ताव संघ के सामने रखता था—"में संघ को यह स्चित करता हूँ कि ष्रमुक नाम का यह व्यक्ति ष्रमुक नाम के उपाध्याय से उपसंपदा (दीचा) प्रहण करके संघ में भर्ती होना चाहता है। वह उपसंपदा प्रहण करने के लिये संघ की श्राज्ञा चाहता है। यदि संघ श्राज्ञा दे, तो वह भर्ती किया जाय। यदि कोई इस प्रस्ताव के विरुद्ध हो तो बोले।" इस इति के बाद

वह तीन बार "कर्मवाचा" करता था; अर्थात् तीन बार वह प्रस्ताब उपस्थित करता था। परिषद् का कोई कार्य तब तक नियमानुसार न समका जाता था, जब तक उसके संबंध में परिषद् के सामने एक बार "ज्ञप्ति" और एक या तीन बार "कर्मवाचा" न हो। जब प्रस्ताव नियमानुसार एक या तीन बार संघ के सामने रख दिया जाता था, तब वह आप ही आप स्वीकृत हो जाता था।

षड्डमत-यदि कोई सम्य प्रस्ताव के विरुद्ध कुछ कहता था श्रौर उस पर मत-भेद होता था, तो उपिश्वित सम्यों की राय ली जाती थी; श्रौर बहुमत के अनुसार ही फैसला किया जाता था। राय (बीट) लेने के पहले सम्य-गाय व्याख्यान के द्वारा श्रपने अपने विचार प्रकट करते थे श्रौर धपनी श्रपनी राय पर जोर देते थे। सम्यों की राय भिन्न भिन्न रंग की शलाका होती थी श्रौर दृसरे था। एक मत के लिये एक रंग की शलाका होती थी श्रौर दृसरे मत के लिये दूसरे रंग की। यह शलाका आज कल के बोटिंग टिकट या पर्चे का काम देती थी। लोगों की राय लेने के लिये और उन्हें यह बतलाने के लिये कि किस रंग की शलाका से क्या तात्पर्य है, संघ की श्रोर से एक भिक्ष नियत रहता था, जिसे "शलाका-प्राहक" कहते थे। जो मनुष्य निष्पत्त, निर्मीक और ईर्ध्या से रहित होता था, वही "शलाका-प्राहक" नियुक्त होता था। सम्यों की राय या तो प्रकट रूप से ली जाती थी, या गुप्त रूप से।

अनुपस्थित सभ्यों को राय-जित्र कोई सभ्य, बीमारी या और किसी कारण से, उपस्थित न हो सकता था, तब वह अपनी राय भेज देता था। अनुपस्थित सभ्यों की नियमानुसार सम्मित को "अन्द" कहते थे। परिषद् की कोई बैठक तब तक नियमानु- कूल न समभी जाती थी, जब तक सम्मति देने का श्रिधकार पाये हुए कुल सभ्य उसमें उपस्थित न हों; या किसी कारण श्रनु-पस्थित होने पर उन्होंने नियमानुसार श्रपनी सम्मति न प्रकट की हो।

अधिवेशन के लिये कम से कम उपस्थिति या कोरम— कम से कम कितने सभ्यों की उपस्थिति होने पर परिषद् की बैठक हो सकती थी, इसके नियम का बड़ा खयाल रक्खा जाता था। भिन्न भिन्न कार्यों के लिये भिन्न भिन्न संख्या नियत थी। कुछ कार्य तो ऐसे थे, जिनके लिये केवल चार सभ्यों की उपस्थिति आवश्यक थी; और कुछ ऐसे थे, जिनके लिये कम से कम बीस भिक्षुओं की उपस्थित परमावश्यक थी। यदि बिना "कोरम" या निर्दिष्ट संख्या के परिषद् की बैठक होती, तो वह नियम-विरुद्ध सममी जाती थी। यदि किसी उपस्थित सभ्य की राय में परिषद् की बैठक नियम-विरुद्ध होती, तो वह उसका विरोध कर सकता था।

गण-पूरक या द्विष (Whip)— यदि यह समभा जाता था कि परिपट् की किसी बैठक में "कोरम" या निर्दिष्ट संख्या न पूरी होगी, तो "कोरम" पूरा करने का प्रयन्न किया जाता था। इस काम के लिये एक सभ्य नियत किया जाता था, जो "गण-पूरक" कहलाता था। इसे कॅगरेजी में "द्विष" कह सकते हैं।

परिपद् की बैठक के संबंध में इसी तरह के ऋनेक छोटे बड़े नियम थे, जिनका यहाँ उल्लेख करना ऋसंभव है। यहाँ देवल मोटी मोटी बातों का उस्तेख किया गया है। पर जो कुछ ऊपर लिखा गया है, उससे पाठकों ने समम्म लिया होगा कि ऋाज कल के सभ्य देशों में पार्लिमेंट या काउन्सिल ऋादि की बैठकों के जो नियम हैं, प्राय: वे सब बौद काल के संघों और गया-राज्यों में भी बरते जाते थे। "प्रस्ताव", "बहुमत", "बोट", "बोटिंग टिकट" या पर्चा, "कोरम", "ह्निप" इत्यादि वर्तमान समय की पार्लिमेंटों, काच्निसलों झौर मीटिंगों की विशेषताएँ समभी जाती हैं। पर वास्तव में ये सब बातें दूसरे नाम से बौद्ध काल के संघों और गण्-राज्यों में भी प्रचलित थीं। कदाचित इस बात पर कुछ लोग विश्वास न करें और कहें कि प्राचीन प्रंथों के शब्दों को तोड़ मरोड़कर ये सब अर्थ निकाल गये हैं। पर जिस प्रंथ (विनय पिटक) के आधार पर यह वर्णन दियागया है, वह सब के सामने तैयार है। उस प्रंथ का अनुवाद अंगरेजी में भी हो गया है और "संकेड बुक्स आफ दि ईस्ट सीरीज" में छुपा है।

यहाँ यह भी ध्यान रखना चाहिए कि संघ के " झिप्ति", "कर्मवाचा", "शलाका-प्राहक", "गणपूरक" ब्रादि पारिभाषिक या सांकेतिक शब्दों की त्याख्या बुद्ध ने कहीं नहीं की है। यदि संघ के भिन्न भिन्न नियमों या पारिभाषिक शब्दों के जन्मदाता बुद्ध ही होते, तो वे उन नियमों ब्रौर पारिभाषिक शब्दों की ज्याख्या विस्तार के साथ ब्रौर श्रवश्य करते। श्रवएव सिद्ध है कि बुद्ध ने इन सब नियमों ब्रौर पारिभाषिक शब्दों को उन प्रजातन्त्रों या गण राज्यों मे महण किया था, जो उनके समय में प्रचलित थे। बुद्ध के समय में ये सब पारिभाषिक शब्द सर्व साधारण में इतने श्राधंक प्रचलित थे कि बुद्ध भगवान उनकी व्याख्या करने कोई श्रावश्यकता ही न सममते थे।

## ग्यारहवाँ अध्याय

## शचीन बौद्ध काल की सामाजिक अवस्था

चार वर्ण — बुद्ध के समय में तथा उनके बाद मी प्राचीन भारत की सामाजिक दशा कैसी थी, इसकी कुछ कुछ मलक जातक कथाओं और प्राचीन बौद्ध प्रन्थों में जहाँ तहाँ दिखलाई पड़ती है। इन प्रन्थों से पता लगता है कि उस समय का समाज चार वर्णों में विभक्त था। चारो वर्णों का भिछ-संप्रदाय के साथ जो सम्बन्ध था, उसके बारे में बुद्ध भगवान ने एक स्थान पर अपने शिष्यों से कहा था— "भिछुओ, जिस प्रकार गंगा, यमुना आदि बड़ी बड़ी निदयाँ समुद्र में मिलने पर अपना नाम और रूप खो देती हैं और समुद्र के रूप में बदल जाती हैं, उसी प्रकार खित्य (चित्रय), वाम्हण (ब्राह्मण) वेस्स (वैश्य ) और सुद्ध (शूद्र) जब घर छोड़कर भिछु-सम्प्रदाय में आते हैं, तब झपना नाम और वर्णे खो देते हैं और समण ( श्रमण ) कहलाने लगते हैं \*।" एक दूसरे स्थान पर जुद्ध भगवान कहते हैं— "हे राजन, चित्रय, ब्राह्मण, वैश्य और शुद्ध ये चार वर्णे हैं। इन चारों वर्णों में चित्रय और ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं †।

ऊँच नीच का भाव-कुछ लोगों का विश्वास है कि बुद्ध भगवान् ने वर्ण-विभाग विलकुल उठा दिया था; पर वास्तव में यह

<sup>•</sup> विनयपिटक ( चुल्लवग्ग )--- १. १-४.

<sup>🕇</sup> म.जेभ्रम-निकाय ( क्रयखक्याल सुत्त )

बात नहीं है। बौद्ध धर्म का प्रचार होने के बाद भी वर्ण-भेद बना रहा। जैसा कि उपर लिखा गया है, बौद्ध प्रन्थों में अनेक स्थलों पर वर्ण-विभाग का उस्लेख आया है। बौद्ध भिक्षुश्रों के संप्रदाय में भी वर्ण विभाग का भाव दूर नहीं हुआ था। "तिसिर जातक" में लिखा है कि एक बार चुद्ध भगवान् ने भिक्षुश्रों की सभा में पूछा कि सब से अधिक और सब से पहले किसका आदर होना चाहिए ? इसके उत्तर में कुछ भिक्षुश्रों ने कहा— "जो मनुख्य चित्रय कुल से भिक्षु-संप्रदाय में आया हो, वही अधिक पूजनीय है \*।" दूसरे भिक्षु-श्रें ने कहा—" जो मनुख्य ब्राह्मण या वैश्य कुल से भिक्षु-संप्रदाय में आया हो, तही अधिक पूजनीय है †।" इस उस्लेख से पता लगता है कि उस समय समाज में ऊँच और नीच का भाव फैला हुआ था; यहाँ तक कि संसार से विरक्त भिक्षु लोग भी इस भाव से रहित न थे।

समान वर्ष में विवाह सम्बन्ध — जातक कथा श्रों से पता लगता है कि उस समय विवाह सम्बन्ध श्राम तौर पर समान वर्षों में होता था। लोग इस बात का बड़ा ध्यान रखते थे कि समान जाति या पेशे के लोगों में विवाह सम्बन्ध किया जाय, जिसमें रुधिर की पवित्रता बनी रहे। जब माता-पिता श्रपने पुत्र का विवाह करना चाहते थे, तब वे श्रपने ही वर्षा की कन्या हुँ ढते थे; या श्रपने पुत्र को यह सलाह देते थे— "समान जाति की कन्या का पाषिषहरण करों" (एक समजातिककुता कुमारिकं गराह)। एक जातक कथा में ब्राह्मण माता-पिना श्रपने पुत्र से

<sup>\* &</sup>quot;खत्तिय कुला पब्बजितो" I

<sup>† &</sup>quot;बाह्यस्कुला गह्रपतिकुला पब्दिजितो"।

कह रहे हैं— "बेटा, ब्राह्मए कुल की लड़की लाना" (ब्राह्मए-कुल कुमारिकं आनेथ)। जातक कथाओं में ऐसे अनेक स्थल हैं, जिनमें समान जाति में विवाह करने पर जोर दिया गया है। उन्हों कथाओं से यह भी जाना जाता है कि विकाह करने के समय लड़के या लड़की की रुचि या इच्छा का खयाल नहीं किया जाता था। बड़े बूदे आपस में बातचीत करके विवाह-सम्बन्ध तै कर लेते थे और अपने लड़के या लड़की से इस बारे में राय नहीं लेते थे। आम तौर पर वर और कन्या दोनों युवावस्था के होते थे।

साधारण नियम तो यही था कि विवाह-सम्बन्ध समान जाति या वर्ण में होता था। पर इस नियम के विरुद्ध बहुधा असमान जाति या वर्ण में भी विवाह-सम्बन्ध के उदाहरण जातक कथाओं में पाये जाते हैं। "भइसाल जातक" से पता लगता है कि कोशल के राजा ने एक शूद्रा स्त्री से विवाह किया था; और उसमें जो सन्तान हुईथी, वह च्रिय समभी जाती थी। इसी तरह "कट्टहारि जातक" से पता लगता है कि एक राजा ने शूद्र लक-ड़िहारे की लड़की को अपनी प्रधान रानी बनाया था; और उससे जो लड़का हुआ था, उसे युवराज पद मिला था।

हिनयों की प्रधानना — जातकों तथा अन्य बौद्ध ग्रंथों में चित्रय लोग सब वर्णों से श्रेष्ठ कहे गये हैं। ब्राइम्ण तथा वैश्य उनसे नीचे समफे गये हैं। बौद्ध ग्रंथों के अनुसार समाज में चित्रयों की मर्यादा सब से बढ़ी चढ़ी थी। उन में ब्राइम्फों का उल्लेख अपमान और नीचतासूचक शब्दों में किया गया है; तथा ब्राइम्फों के लिये "तुच्छ ब्राइम्ए" "नीच ब्राइम्ए" आदि शब्द आये हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि उस समय चत्रिय लोग विद्या, ज्ञान और तपस्या में त्राक्षणों का मुकाबला करते थे। पर बौद्ध प्रंथों की यह बात कि चत्रिय त्राक्षणों से भी श्रेष्ठ थे, ठीक नहीं जँचती; क्योंकि बौद्ध प्रंथ श्रधिकतर चित्रयों के लिखे हुए हैं। भिक्षुत्रों का श्रधिकार। भिक्षु-संप्रदाय में त्राने के पहले चित्रय वर्ण का ही था। उन लोगों का भिक्षु होने के बाद भी श्रपने पूर्व वर्ण की प्रशंसा करना कोई त्राक्षय की बात नहीं है। इसके सिवा बौद्ध भिक्षु त्राव्याणों के कट्टर विरोधी थे। त्रातः इस विषय में बौद्ध भिक्षु त्राव्याणों के कट्टर विरोधी थे। त्रातः इस विषय में बौद्ध भिक्षु त्राव्याणों के कट्टर विरोधी थे। त्रातः इस विषय में बौद्ध भिक्षु त्राव्याणों के कट्टर विरोधी थे। त्रान पड़ता।

चिय—जातक प्रंथों से पता लगता है कि "च्रिय" कोई अलग जाित न थी। शासक या राजा, और जिनसे उनका पारिवारिक सम्बन्ध था, सब च्रियं कहलाते थे। च्रियों के अलग अलग कुल थे, जो अलग अलग स्थानों में राज्य करते थे। बाद को यही च्रियं कुल एक जािन में परिएत हो गये। राज्य के जितने बड़े बड़े ओहरे थे, वे सब इन्हीं च्रियों के हाथ में थे। च्रिय लोग अपने रक्त की छुद्धता पर बड़ा जोर देते थे। जो च्रिय दूसरे वर्ण या जाित में विवाह-सम्बन्ध करता था, वह हीन सममा जाता था। च्रिय पुरुष और ब्राह्मए स्त्री के विवाह-सम्बन्ध से जो सन्तान होती थी, वह ब्राह्मए सममी जाती थी, च्रिय नहीं। इसी तरह से ब्राह्मए पुरुष और च्रिय स्त्री के विवाह-सम्बन्ध से जो सन्तान होती थी, वह भी ब्राह्मए ही सममी जाती थी, च्रिय नहीं। इससे स्चित होता है कि च्रिय लोग रक्त की छुद्धता का बहुत ध्यान रखते थे। उस समय च्रिय लोग विद्या, बुद्धि और आत्मिक क्षान में ब्राह्मणों से कम नहीं होते थे। बुद्ध भगवान और

महावीर स्वामी चत्रिय ही थे। ब्राह्मण बालकों की तरह च्रिय बालक भी अपने जीवन का कुछ श्रंश वेद आदि पढ़ने में बिताते थे। "गामिणचएड जातक" में कहा है कि एक राजा अपने राज-कुमार को सात वर्षों तक तीनों वेदों श्रीर सब लौकिक कर्तन्यों को शिचा देता था। राजकुमार लोग विद्याध्ययन के लिये प्रायः किसी ब्राह्मण के पास श्रथवा तच्चशिला आदि विद्यापीठों में जाते थे। उन दिनों तच्चशिला बड़ा प्रसिद्ध विश्व-विद्यालय था। बनारस तक के विद्यार्थी इतनी दूर पैदल चलकर वहाँ पहुँचते थे। अध्ययन के विषय तीनो वेद और श्रठारहो विद्याएँ लिखी गई हैं।

बाह्मण — उस समय बाह्मणों की एक जाति बन गई थी। बाह्मण जन्म से होता था, न कि कम से \*। बाह्मण अपनी जीविका के लिये नीच से नीच काम करने पर भी "बाह्मण अपनी जीविका के लिये नीच से नीच काम करने पर भी "बाह्मण" ही बने रहते थे। वे लोग अपने को सब वर्णों से उच्च समफते थे; क्योंकि वही यज्ञ करा सकते थे और चित्रयों के पुरोहित बन सकते थे। बाह्मण अंथों में बाह्मणों के जीवन का जो चित्र मिलता है, वह उनके आदर्श जीवन का है। पर जातकों में बाह्मणों का जो चित्र मिलता है, वह उनके साधारण और घरेलू जीवन का है। उनमें हम बाह्मणों को अध्यापक, विद्यार्थी, किसान, पुरोहित और ज्यापारी आदि के रूप में पाते हैं। बाह्मण दो भागों में बाँटे गये हैं—एक सच्चे आदर्श बाह्मण और दूसरे सांसारिक बाह्मण। सच्चा और आदर्श बाह्मण केवल बाह्मण कुल में जन्म लेने, यह करने या वेद पढ़ने से नहीं होता था, बहिक अच्छे कर्म करने या वेद पढ़ने से नहीं होता था, बहिक अच्छे कर्म करने

<sup>\* &</sup>lt;sup>क</sup>शक्षायो नाम जातिया शक्षायो।" विनयपिटक: निरसगिय, १०, २-१,

से होता था। उस समय सब लोग ऐसे ब्राह्मगों की प्रतिष्टा करते थे। "समण्" (श्रमण्) श्रौर "ब्राह्मण्" शब्द जातको तथा स्त्रन्य बौद्ध प्रंथों में साथ साथ आये हैं। इससे पता लगता है कि सबे ब्राह्मणों की प्रतिष्ठा श्रमणों के बराबर होती थी। ब्राह्मणों का जीवन चार श्राश्रमों में विभक्त था। ब्रह्मचर्य श्राश्रम में वह गुरु के यहाँ रहकर विद्या पढ़ता था: श्रीर इसके बाद गृहस्थाश्रम में प्रवेश करता था। बाद को गृहस्थाश्रम का त्याग करके वानप्रस्था-श्रम प्रहण करता था: या तपस्वी की तरह जीवन विताता था: या विद्यार्थियों को शिक्षा देता था। चौथा श्राश्रम संन्यासी हा भिक्ष का था। इस ऋाश्रम में वह भित्ता माँगकर उदर-पालन करता था। कभी कभी कोई ब्राह्मण ब्रह्मचर्याश्रम के बाद ही संन्या-साश्रम में प्रविष्ट हो जाता था। जब ब्राह्मण बालक सोलह वर्ष का होता था, तब गुरु के यहाँ भेजा जाता था। इस बीच में कदा-चिन वह घर ही में पढाया जाता था। प्रायः विद्यार्थी पढने के लिये तत्त्वशिला में भेजे जाते थे। वे तीनों वेदों का श्रध्ययन करते थे। किसी ब्राह्मण की प्रशंसा में कहा जाताथा कि वह तीनों वेदों का पूर्ण परिडत है (तिएएं वेदानं पारंगतो)। "तिलमुट्टि जातक" से पता लगता है कि विद्यार्थी (अन्तेवासिक) दो प्रकार के होते थे-एक "धर्मान्तेवासिक" जो गुरु की सेवा-शुश्रुपा करते श्रीर उसके बदले में विद्या पढ़ते थे; और दूसरे "श्राचार्य भागदायक" जो गुरु को गुरु-दक्तिणा देकर विद्याध्ययन करते थे। गुरु के यहाँ विद्यार्थी पुत्रवत् रहते थे। उत्पर जो वर्णन किया गया है, वह आदर्श त्राह्मणों का है। पर उस समय बहुत से त्राह्मण ऐसे भी थे, जिन्हें इम "सांसारिक" या "दनियावी" त्राह्मण कह सकते हैं। ऐसे न्नाह्मण् "न्नह्मचंषु" (नीच न्नाह्मण्) कहे गये हैं। वे यह कराते थे, पुरोहिती करते थे, राजा को शक्कन द्यादि बताते थे, श्रौर मन्त्र के द्वारा मूर्तों तथा पिशाचों को वश में करते थे। जातकों में नाह्मण् खेती करते, हल चलाते श्रौर पशु-पालन करते हुए दिखाये गये हैं। ऐसे नाह्मण् "कस्सक-न्नाह्मण्" (कर्षक-न्नाह्मण्) कहे गये हैं। "महासुतसोम जातक" में लिखा है कि एक नाह्मण् ज्यापारी ५०० छकड़ों पर माल लादकर ज्यापार करने के लिये पूर्व से पच्छिम को जाता था। "गग्ग जातक" से पता लगता है कि नाह्मण् ज्यापारी इधर उधर घूम फिरकर माल बेचतेथे। "फनन्द जातक" में एक नाह्मण् वर्द (त्राह्मण् वट्टक) का नाम श्राया है, जो शहर के नाहर वहइंगों के माम (वट्टकी गाम) में रहता श्रौर छकड़े वनाता था।

वैश्य—जातकों से पता लगता है कि उन दिनों वैश्यों की कोई प्रालग जाति न थी। जो लोग खेती श्रीर व्यापार करते थे, वहीं वैश्य कहे जाते थे। जातकों में उनके लिये श्रीधकतर "गहपित" (गृहपित) श्रीर "कुटुन्बिक" शान्द श्राये हैं। उन्हें श्रापने कुल का बड़ा श्रीभमान रहता था; इसी लिये वे श्रापने को "कुल-पुत्त" कहते थे। वे प्रायः श्रपने बराबर के कुल में ही विवाह सम्बन्ध करते थे। राजाश्रों के दरबार में गृहपितयों का उनके धन श्रीर पद के कारण बड़ा सम्मान होता था। गृहपितयों का प्रतिनिधि "सेट्टि" (श्रेष्ठिन्) कहलाता था। श्राह्मण श्रीर चित्रय बालकों की तरह वैश्य बालक भी विद्याध्ययन के लिये गुरु के यहाँ जाते थे। उन्हें भी तीनों वेदों की शिशा दी जाती थी। "निमोध जातक" से पता लगता है कि राजगृह के एक सेट्टि (सेठ) ने श्रापने दो

पुत्रों को विद्या पढ़ने के लिये तत्तिशिला भेजा था। "श्रद्धान जातक" में लिखा है कि एक सेठ का लड़का श्रीर एक त्तित्रय कुमार एक ही साथ गुरु के यहाँ पढ़ते थे। प्रायः हर एक व्यापार या उद्यम करनेवाले गृहपति की श्रतग श्राणी या समृह था।

राह्र-बौद्ध मंथों में "सुद्ध" (शुद्र) शब्द भी स्राता है; पर इससे यह नहीं सिद्ध होता कि शुद्रों की कोई अलग जाति थी। असभ्य अनायों को ही सभ्य आर्य "शुद्र" कहते थे। जातकों में उनके लिये प्रायः "हीन जाति" शब्द का प्रयोग किया गया है। इन हीन जातियों में कुछ तो बहुत ही श्रसभ्य श्रीर जंगली थीं। ऐसी एक हीन जाति "चाएडालों" की थी। चाएडाल लोग नगर के बाहर एक गाँव में रहते थे। वह गाँव उनके नाम से "चएडाल गाम" कहलाता था। उस गाँव में श्रीर कोई जाति न रहती थी। "चित्तसंभूत जातक" तथा "मातंग जातक" से पता लगता है कि उनको छूना तो दूर रहा, उन्हें देखना भी पाप समका जाता था। उनकी छूई हुई चीज श्रशुद्ध मानी जाती थी। उनकी बोली भी भिन्न होती थी। वे ऋपनी बोली से मट पहचान लिये जाते थे। "चित्तसंभूत जातक" से पता लगता है कि दो चाएडाल ब्राह्मरा के वेश में विद्याध्ययन के लिये तत्त्वशिला गये थे। पर एक दिन वे श्रकस्मात् श्रपनी बोली (चाएडाल-भापा) से पहचान लियं गये। चाएडालों के साथ साथ "पुक्कुसों" का भी नाम आता है। मनु-स्मृति में पुकुस की जगह "पुक्कस" लिखा मिलता है। पुकुस भी अनार्य जातिकेथे। समाज में उनका दर्जा बहुत ही नीचा था। "सोलवीमंस जातक" से पता लगता है कि वे फुल तोड़कर निर्वाह करते थे। मनुस्मृति में उनका काम गुफा में रहनेवाले

जानवरों को पकड़ना श्रीर मारना लिखा है। इससे पता लगता है कि वे शिकार वगैरह करके श्रमना पेट पालते थे। जातकों में "नेसाद" नाम की एक श्रीर हीन जाति का उल्लेख है। मनुस्पृति में जिस "निपाद" जाति का उल्लेख है, वह यही "नेसाद" जाति का उल्लेख है, वह यही "नेसाद" जाति के श्रनुसार उनका काम मञ्जलियाँ मारना था। जातकों में उनका काम शिकार करना लिखा है। श्रतः सिद्ध है कि वे मञ्जली मारकर श्रीर शिकार करने निर्वाह करते थे। चाएडालों की तरह उनसे भी पृणा का व्यवहार किया जाता था श्रीर वे भी नगर के वाहर श्रलग गाँव में रहते थे। वह गाँव उनके नाम से "नेसादगाम" कहलाता था। इस के सिवा "वेग्य" (बाँस की चीज बनानेवाले) "रथकार" (रथ बनानेवाले), "चम्मकार" (चमार), "नहापित" (नाई), "कुंभकार" (कुन्हार), "तन्तवाय" (जुलाहे) श्रादि भी हीन जाति के गिने जाते थे।

मेगास्थिनीज़ के अनुसार सामाजिक दशा—जातकों और बौद्ध प्रंथों में जैसी सामाजिक दशा का वर्णन पाया जाता है, प्रायः वैसी ही सामाजिक दशा मेगास्थिनीज के भारत वर्णन में भी मिलती है। मेगास्थिनीज ने भारतवासियों को सात जातियों में बाँटा है—प्रथम जाति ब्राह्मर्णों की, दूसरी श्रमणों की, तीसरी योद्धाओं की, चौथी किसानों की, पाँचवीं चरवाहों और शिकारियों की, छठी शिल्पकारों की और सातवीं दूतों की थी। यह बिल्कुल स्पष्ट है कि ये सातों जातियाँ ऊपर लिखे हुए ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य और शहर चारो वर्णों में आ जाती हैं।

ब्राह्मणों के बारे में मेगास्थिनीज लिखता है—''ब्राह्मणों के बालक एक मनुष्य के उपरान्त दूसरे मनुष्य की रह्मा में रक्खे जाते हैं; और उयों ज्यों वे बड़े होते जाते हैं, त्यों त्यों पहलेबाले गुरु से अधिक योग्य गुरु उन्हें मिलते हैं। उनका निवास नगर के पास किसी वन या उपवन में होता है। वे बड़ी सीधीं सावी चाल से रहते हैं और फूस की चटाई अथवा मृगछाला पर सोते हैं। वे मांस-भोजन तथा शारीरिक मुखों से वचते हैं और अपना समय धार्मिक विषयों के अध्ययन में वितात हैं। सैंतीस वर्ष तक इस प्रकार रहकर वे अपने अपने घर लौट जाते हैं और वहाँ शान्ति-पूर्वक शेष आगु विताते हैं। तब वे उत्तम वस्त्र और आप्तृषण धारण करते और मांस खाते हैं; पर वह मांम किसी पालन् या लाभदायक पशु का नहीं होता। वे गरम और अधिक मसालेदार भोजन से परहेज करते हैं। वे जितनी चाहें, उतनी स्त्रियों से विवाह कर सकते हैं, जिसमें बहुत सी सन्तित उत्पन्न हो।"

श्रमणों के बारे में मेगास्थिनीज कहता है—"वे बनों में रहते हैं; वहाँ पेड़ों की पत्तियाँ तथा जंगली फल-फूल खाते हैं; श्रौर पेड़ों की झाल के बने हुए कपड़े पहनते हैं। उनमें से कुछ लोग वैद्य का काम करते हैं। उनकी सर्वोत्तम श्रौपथें मरहम श्रौर लेप हैं। सर्व साधारण के काट्यों से रहित होने के कारण वे न तो किसी के मालिक हैं श्रौर न किसी के नौकर।"

योद्धा या चत्रिय जाति के बारे में मेगास्थिनीज ने बहुत संचेष में लिखा है—"योद्धा लोग युद्ध के लिये तैयार किये जाते थे; पर शांति के समय वे त्रालस्य त्रौर तमाशे त्रादि में जीवन बिताते थे। कुल सेना का खर्च सरकारी खजाने से दिया जाता था।"

किसान, चरवाहे श्रौर शिल्पकार ये तीनों वैश्य श्रौर श्रूद्र वर्णों के अन्दर श्रा सकते हैं। मेगास्थिनीज ने इनका बहुत मनोरंजक युत्तान्त लिखा है। युद्ध श्रादि से बचे रहने के कारण किसान श्रपना पूरा समय खेती करने में लगाते थे। यदि खेती का काम करते हुए किसी किसान के पास कोई शत्रु श्रा जाता था, तो वह उसे कोई हानि न पहुँचाता था। किसान लोग राजा को कर देते थे; क्योंकि कुल देश राजा की संपत्ति समका जाता था। राजा के सिवा श्रीर कोई भूमि का मालिक नहीं माना जाता था।

चरवाहे श्रौर शिकारी नगर श्रथवा गाँव में नहीं, बल्कि खेमों में रहते थे। वे हिंसक श्रौर जंगली जानवरों का शिकार करके श्रौर उन्हें फॅसाकर देश को उनके उपद्रव से बचाते थे।

शिल्पकारों में कुछ लोग शस्त्र बनाते थे; श्रीर कुछ लोग ऐसे यन्त्र निर्माण करते थे, जो खेती श्रादि के लिये उपयोगी होते थे। ये लोग केवल कर से ही मुक्त नहीं थे, बल्कि इन्हें राज्य से भी सहायता मिलती थी।

मंगास्थिनीज ने सातवीं जाति दृतों की लिखी है। पर इसमें मंगास्थिनीज को भ्रम हुआ है। दृतों की कोई श्रलग जाति न थी। सव जाति के लोग दृत हो सकते थे। वेराजा के यहाँ नौकर होते थे। उनका कर्तव्य राज्य की सब बातों का पता लगाकर राजा को सुचित करना होता था।

ब्राह्मण शंथों के अनुसार सामाजिक दशा — उत्पर बौद्ध शंथों श्रीर मेगास्थिनीज के अनुसार साजिक दशा का वर्णन किया गया है। अब हम तत्कालीन ब्राह्मण शंथों के अनुसार प्राचीन बौद्ध काल की सामाजिक दशा का कुछ दिग्दर्शन कराना चाहते हैं। इसके मुख्य साधन ब्राह्मण शंथ धर्म-सूत्र श्रीर गृक्ष-सूत्र हैं। इन्हीं सूत्र शंथों के आधार पर यहाँ कुछ बातें दी जाती हैं।

उस समय ब्राह्मण, च्रित्रय, वैश्य और शृद्ध इन चार वर्णों के सिवा बहुत सी नई जातियाँ उत्पन्न हो गई थां। इन जातियों मं मुख्य ये थां—च। गडाल, वैण, पुकस, सूत, अम्बष्ट, उम, तिषाद, पारसव, मागध और आयोगव आदि। सूत्रकारों ने इन जातियों को चार वर्णों में से निकालने का यब्न किया है। उदाहरणार्थ उन्होंने चागडाल की उत्पत्ति शृद्ध पुरुष और ब्राह्मण स्त्री से मानी है। चागडाल, वैण, पुकस और निपाद का उल्लेख बौद्ध जातकों में भी आया है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, ये जातियाँ वास्तव में उन श्रवायों की थीं, जिन्हें श्रायों ने हराया था और जो उस समय तक असम्य थे।

धर्म-मूत्रों में वेद पहना, यज्ञ करना और दान देना आदि दि जो अर्थात् त्राह्मण, चित्रय और वैश्य तीनों के लिये कहा गया है। त्राह्मणों का विशेष कार्य यह था कि वे दूसरों के लिये यज्ञ करते थे, दान लेते थे और वेद पहाते थे। आवश्यकता पड़ने पर वे खेती और व्यापार भी कर सकते थे। माल्यम होता है कि परिश्रम के कामों से बचने और दूसरों को आय पर गुजर करने के कारण बाह्मण लोग आलसी हो गये थे और विद्याध्ययन से भी मुँह मोड़ने लगे थे। विशिष्ठ ने इस बुराई और अन्याय को असहा सममकर लिखा है—"राजा को चाहिए कि वह उस गाँव को द्रख दे, जिसमें त्राह्मण लाग अपने पवित्र धर्म का पालन नहीं करते, वेद नहीं जानते और भित्ता माँगकर रहते हैं; क्योंकि ऐसा गाँव छुटेरों का पोपण करता है।" चित्रयों का यह विशिष्ट कर्तव्य था कि वे लहें, विजय करें और राज्य का काम चलावें। वैश्यों का विशेष कर्तव्य व्यापार और खेती करना था। शह्म तीनों

जातियों की सेवा करते थे; पर धन कमाने के लिये परिश्रम भी कर सकते थे। उनके लिये वेद पढ़ना मना था।

धर्म-सूत्रों में आठ प्रकार के विवाह लिखे हैं। एक गोत्र में विवाह करना मना था। उन दिनों छोटी उम्र की कन्याओं का विवाह नहीं होता था। विशिष्ठ कहते हैं—"जो कुमारी युवावस्था को प्राप्त हो गई हो, उसे तीन वर्ष तक ठहरना चाहिए। इस के उपरान्त वह अपनी समान जाति के किसी पुरुप से विवाह कर सकती है।" विवाह एक नये जीवन अर्थात् गृहस्थ आश्रम में प्रवेश करने का द्वार समक्ता जाता था। विवाह के पहले नव-युवक केवल विदार्थी होता था।

त्राह्मण बाजक त्र्याठ वर्ष से सोलह वर्ष के त्रांदर, त्तिय बालक ग्यारह वर्ष से बाइस वर्ष के त्रांदर त्रीर वैश्य बालक बारह वर्ष से चौत्रीस वर्ष के त्रांदर विद्यारंभ करता था। विद्यार्थी दशा में वह त्र्यपे गुरु के घर बारह, चौबीस, इत्तीस या त्रवहालीस वर्षों तक अपने इच्छानुसार एक, दों, तीन या चारो वेद पढ़ने के लिये रहता था। उस समय वह सब प्रकार की विलास-सामग्री से दूर रहता था। वह दग्र ज्योर मृगचर्म धारण करता था; भित्ता माँगकर पेट पालता था; जंगलों से हवन के लिये लकड़ी लाता था; और गुरु के घर का सब काम काज करता था। उस समय ग्रंथ नहीं लिखे जाते थे, इससे शित्ता जवानी ही दी जाती थी। विद्यार्थी जो कुझ पढ़ते थे, सब क्र एठ कर लेते थे। जब गुरु से पढ़कर वे त्रपने घर लीटते थे, तब यथाशक्ति उन्हें दित्तिणा देते थे। इसकै बाद वे विवाह करके गृहस्थांश्रम में प्रवेश करते थे। सूत्रकारों ने गृहस्थों के लिये त्रपने अपने अपतिथियों

का त्रादर-सत्कार करना सर्वोच धर्म लिखा है। गृहस्थाश्रम चारो त्राश्रमों में सब से श्रेष्ठ समभा गया है। गृहस्थों के लिये गर्भाधान, पुंसवन, जातकर्म त्रादि संस्कार, त्रष्टका, पावेग, पितृ-श्राद्ध त्रादि गृह्य कर्म त्र्योर त्र्राप्तहोत्र, श्राप्तेष्टोम त्रादि श्रोत कर्म लिखे गये हैं।

त्रक्षचर्य और गृहस्थाश्रम के सिवा दो प्रकार के त्राश्रम त्रीर थे—वानप्रस्थ श्रीर संन्यास । वानप्रस्थ या वैस्नानस वनों में रहतं थे, कंद-मृल श्रीर फल-फूल स्वाने थे, पितृत्रतापूर्वक जीवन वितात थे, हवन करते थे श्रीर संवेरे संध्या सूर्य को श्रध्यं देते थे। इसके विरुद्ध संन्यासी या भिक्षुक सिर मुँडाये रहते थे; उनकी कोई संपत्ति या घर नहीं होता था; वे तपस्या करते थे; भित्ता माँगकर स्वाते थे; एक वस्त्र या मृगचर्म पहनते थे; भूमि पर सोते थे; श्रीर सद्दा श्रमण किया करते थे।

## बारहवाँ अध्याय

## प्राचीन बौद्ध काल की सांपत्तिक अवस्था

प्राचीन बौद्ध काल की सांपत्तिक श्रवस्था का निम्न लिखित वर्णन जातक, सुत्तपिटक, विनयपिटक, कौटिलीय ऋर्थशास्त्र और यूनानियों के भारत वृत्तान्त के आधार पर किया गया है। हम पहले पाठकों को प्रामों की सांपत्तिक स्थिति का दिग्दर्शन कराते हैं। ग्रामों की सांपत्तिक श्रवस्था-जातकों से प्रकट है कि प्राचीन बौद्ध काल में जमींदारी की प्रथा नहीं थी। किसान ही ऋपनी भूमि के मालिक होते थे। राजा साल भें केवल एक बार किसानों से उपज का दशमांश कर के तौर पर वसूल करताथा। वस भूमि पर राज्य का इससे ऋधिक कोई ऋधिकार न था। जो भूमि स्वामि-रहित हो जाती थी या जिसका कोई मालिक न होता था. वह राजा के श्रधिकार में चली जाती थी। इसी तरह से वनभूमि भी राजा की संपत्ति मानी जाती थी; स्त्रौर वह उसका जैसा चाहता था, वैसा प्रवंध करता था। कभी कभी विशेष अवसरों पर, जैसे कि राजकुमार के जन्मोत्सव पर, किसान लोग राजा को धन भेंट करते थे। राजा प्रायः श्राम के ऋास पास शिकार खेलन जाते थे; इसलिये किसानों को, बाम के एक भाग में, नगों के लिये चरागाह छोड़ देना पड़ता था, जिसमें उन्हें राजा के लिये शिकार न ढूँढना पड़े। उपज का जो दशमांश राजा को कर रूप में दिया जाता था, उसके मान का निश्चय प्राम की पंचायत. श्राम का मुखिया (प्राम-भोजक) या राजाके महामात्य करते थे। कभी कभी राजाकिसी श्राम का कर छोड़ भी देताथा, या उमे किसी व्यक्ति अथवासंघ के नाम लिख देताथा।

यह उन प्रामों का हाल है, जो राजाओं के अपीन होते थे।
पर किसी जातक या बौद्ध प्रंथ से यह नहीं स्चित होता कि
प्राचीन बौद्ध काल के प्रजातन्त्रों या गए। राज्यों में भी प्रामवासियों
से इसी प्रकार दशमांश कर वस्ल किया जाता था। हाँ, अशोक के
किनन्देई वाले स्तंभलेख से यह अवश्य सूचित होता है कि कदाचित्
शाक्यों के गए-राज्य में इस तरह का कर वस्ल किया जाता था।
स्वयं अशोक ने लुन्बिनी प्राम का कर माफ कर दिया था। कदाचित्
यह कर उस प्राचीन समय से चला आ रहा था, जिस समय
लुन्बिनी प्राम शाक्यों के गए-राज्य में था। इसी लुन्बिनी प्राम में
या इसके पास भगवान बुद्ध का जन्म हुआ था। पर इसके सिवा
और कोई ऐसा प्रमाण नहीं है, जिससे कहा जा सके कि शाक्यों,
महों, लिच्छवियों, कोलियों आदि के गए-राज्यों में किसानों पर
किसी प्रकार का कर लगाया जाता था। परन्तु किर भी राज-व्यय
के लिये किसी न किसी प्रकार का कर अवश्य रहा होगा।

गाँवों में लोग एक साथ रहते थे। गाँवों के सब घर एक दूसरे से मिले रहते थे। बीच बीच में तंग गिलयाँ रहती थीं। जातकों से पता लगता है कि प्रत्येक गाँव में तीस से सौतक कुटुम्ब रहते थे। जातकों में कई प्रकार के प्राप्त लिखे गये हैं; यथा—जान-पद प्राप्त, जो नगरों के प्राप्त पास होते थे; श्रौर पचन्त (प्रात्यन्त) प्राप्त, जो सीमाओं के पास होते थे। प्राप्तों के चारो श्रोर खेत, जंगल श्रौर चरागाह होते थे। उन चरागाहों और जंगलों पर सब का

समान श्रिषकार होता था। चरागाहों में सब लोग श्रिपने गाय-बैल चरा सकते थे; श्रीर जंगलों से जलाने की लकड़ी काट सकते थे। गाँव में हर एक गृहस्थ के गाय-बैल श्रलग श्रलग होते थे; पर सब के चरने का स्थान एक ही रहता था। जब खेत कट जाते थे, तब चौपाये उनमें चरने के लिये छोड़ दिये जाते थे। पर जब फसल खड़ी रहती थी, तब सब चौपाये एक साथ "गोपालक" की रक्ता में चरागाह में चरने के लिये भेजे जाते थे।

कुल खेत एक ही समय में जोते बोये जाते थे। सिंचाई के लिये प्राम पंचायत की स्रोर से नालियाँ या कूएँ ख़ुदवाये जाते थे। गाँव के मुखिया की देख रेख में नियम के अनुसार खेतों में पानी बॉटा जाता था । किसान ऋपने ऋपने खेत के चारो श्रोर श्रालग श्रलगमें ड़याघेरान बनास कते थे। सिर्फ एक घेराहोताथा, जिसके श्रन्दर गाँव के कुज खेत आ जाते थे। खेत प्रायः उतने ही हिस्सों में बँटे रहते थे, जितने कि प्राम में क़द्रम्ब होते थे। हर एक कुटम्ब, फसल कटने पर, ऋपने हिस्से की पैदावार ले लेता था। कुल खेतों पर पंचायत का श्रिधकार रहता था। कोई किसान श्रपने हिस्से का खेत किसी बाहरी के हाथ न तो बेच सकता था. न रहन रख सकताथा। कम से कम बिना प्राप्त पंचायत की श्राज्ञा के वह ऐसा कदापि न कर सकता था। कोई मनुष्य बिना **प्राम पंचायत की ऋाज्ञा लिये हए ऋपना खेत किसो के नाम** वसीयत न कर सकता था; यहाँ तक कि वह ऋपने खेत का बँट-वारा श्रपने कुदुम्बवालों में भी न कर सकता था। इस सम्बन्ध के मामले प्राम पंचायत से तै होते थे। किसान की मृत्य के बाद उस का बड़ा लड़का कुटम्ब की देख रेख करता था। यदि कुटम्ब की

संपत्ति का बँटवारा होता था, तो सब पुत्रों में खेत बराबर बराबर बाँट दिये जाते थे। स्त्रियों के आभूषण और वस्त्र जनकी अपनी सम्पत्ति माने जाते थे। लड़कियाँ माता की संपन्ति की अधिकारिणी होती थीं; पर वे खेतों में हिस्सा न पा सकती थीं।

कोई व्यक्ति गाँव के चरागाह या जंगल के किसी हिस्से को मोल लंकर अपने कटने में न कर सकता था। उन सब का समान अधिकार माना जाता था। अधिकार की इस समानता पर वड़ा जोर दिया जाता था। गाँव का सब काम पंचायत और मुख्या के द्वारा होता था। गाँववालों से कोई बेगार न ली जाती थी। जब कोई ऐसा काम आ जाता था, जिसमें सब गाँववालों की स्वीकृति की आवश्यकता होती थी, तब वे सब पंचायत या सभा में आकर एकत्र होते थे। पंचायत के लिये एक अलग स्थान नियत रहता था। पंचायत ही सभा-गृह, अतिथिति-शाला, सङ्क, आराम, उपवन, कूप इत्यादि बनवाती थी। स्त्रियाँ भी सर्व साधारण के लाभ के कार्यों में सम्मिलत होती थीं।

गाँव का जीवन बहुत सीघा सादा था। गाँववाले न तो बहुत धनी होते थे, श्रीर न भूखे ही मरते थे। लोगों को खाने पीने की कमी न थी। उनकी सब आवश्यकताएँ श्रव्छी तरह से पृरी हो जाती थीं। सब से बड़ी वात यह थी कि कोई उनकी स्वतंत्रता में बाधा डालनेबाला न था। सारांश यह कि उस समय गाँव एक तरह के छोटे मोटे प्रजातंत्र राज्य थे। लोगों का प्रधान उद्यम खेती बारी था श्रीर उसी की उपज से वे चैन से रहते थे। गोंबों में जमींदार न होते थे। वहाँ श्रपराध भी बहुत कम होते थे। जो अपराध होते थे, वे गाँव फे बाहर होते थे। मेगस्थिनीज ने लिखा

है कि सिंचाई का प्रबन्ध त्रच्छा होने के कारण त्रकाल नाम को भी न पड़ता था। पर जातकों में त्रकाल पड़ने के कई उल्लेख त्राये हैं।

नगरों की सांपत्तिक श्ववस्था — प्राचीन बौद्ध काल में नगरों की संख्या बहुत थोड़ी थी। बौद्ध मंथों से पता चलता है कि उन दिनों बड़े बड़े नगरों की संख्या बीस से ऋधिक न थी। उनमें निम्नलिखित नगरों का उद्घेख स्त्राया है—

- (१) ऋयोज्मा (ऋयोध्या)—यह नगर प्राचीन कोशल राज्य में सरयुनदी के तट पर था।
- (२) वागणसी (बनारस)—यह नगर गंगा के उत्तरी किनारे पर वरुणा और गंगा के संगम पर था। प्रधान नगर वरुणा और श्रसी के वीच में था। पर जिस समय यहाँ एक स्वतंत्र राज्य की राजधानी थी, उस समय, कहा जाता है कि इसका येरा वयासी मील तक फैला हुआ। था। सारनाथ उस समय वाराणसी में ही सम्मिलित था।
- (३) चम्पा---यह नगर चम्पा नदी के किनारे पर था। प्राचीन स्रंग देश की राजधानी यहीं थी। स्राजकल के भागलपुर से पचीस मील पूरव की श्रोर जो गाँव हैं, उन्हीं के स्थान पर प्राचीन चम्पा नगर वसा हुआ था।
- (४) कि निष्ह (कान्पिल्य) यह नगर गंगा के किनारे पर प्रयाग के उत्तर-पश्चिम की ओर था। पर इसका ठीक ठीक स्थान इसभी निश्चित नहीं हुआ। उत्तरी पैचाल की राजधानी यहीं थी।
- (५) को साम्बी (कौशांबी)—यह वत्स राजाओं की राज-धानी थी श्रौर यमुना नदी के किनारे बनारस से २३० मील पर बसी हुई थी। प्राचीन बौद्ध काल में यह बड़े महत्व की नगरी

था। परिचम त्रार दिल्ला की त्रोर से कोशल त्रौर मगध को जो सड़कें जाती थीं, वे यहीं से होकर जाती थीं; अतएव यहाँ व्यापारी त्रौर यात्री बहुत त्रात थे। बुद्ध के समय में कौशांबी के त्रास पास चार संघाराम थे। बुद्ध भगवान स्वयं यहाँ रहे थे।

- (६) मधुरा ( मथुरा )—यह जमुना के तट पर बसी हुई थी और प्राचीन श्रूरसेन राजाश्रों की राजधानी थी । बुद्ध के समय में मथुरा का राजा ''श्रवन्ति-पुत्रो'' नाम का था। कहा जाता है कि बुद्ध भगवान स्वयं इस नगरी में पधारे थे।
- (७) मिथिला—यह विदेह की राजधानी थी। श्राजकल के तिरहुत जिले में प्राचीन मिथिला नगरी थी। जातकों में लिखा है कि इसका घेरा लगभग पचास मील का था।
- (८) राजगृह (वर्तमान राजगिर )— बुद्ध के समय में प्राचीन मगध की राजधानी यहीं थी। इस नगर के दो भाग थे। इसका प्राचीन भाग गिरिव्बज (गिरिव्रज) कहलाता था। गिरिव्रज बहुत प्राचीन नगर था श्रौर एक पहाड़ी पर बसा हुन्या था। बाद को राजा बिविसार ने, जो बुद्ध भगवान के समकालीन थे, इस प्राचीन नगर को उजाड़कर एक नये राजगृह की नींब डाली। नवीन राजगृह पहाड़ी के नींच बसाया गया। बुद्ध के समय में यह नगर बहुत उन्नत था। तब तक पाटलिपुत्र की नींव नहीं पड़ी थी।
- (९) रोडक—यहाँ प्राचीन सौवीर या सुराष्ट्र प्रांत की राज-धानी थीं, जिससे "सूरत" नाम निकला है। प्राचीन बौद्ध काल में यह नगर समुद्री व्यापार का बहुत बड़ा केन्द्र था। मगध तथा भारत के श्वन्य प्रांतों से यहाँ मुंड के मुंड व्यापारी श्वांत थे।

इसका ठीक ठीक स्थान ऋभी तक निश्चित नहीं हुआ है; पर यह प्रायः निश्चित सा है कि यह कच्छ की खाड़ी के किनारे पर कहीं था। जब इसका वैभव घटा, तब इसका स्थान भरुकच्छ (वर्त-मान भडौच) ऋौर सुपारक ( शुर्पारक ) ने ले लिया।

- (१०) सागल—प्राचीन समय में यहाँ मद्र राजाश्रों की राजधानी थी। नकुल श्रीर सहदेव की माता माद्री यहीं की थीं। बौद्ध यूनानी राजा मिलिंद की राजधानी भी यहीं थी। इसका ठीक ठीक स्थान तो श्रभी निश्चित नहीं हुश्चा, पर यह भारत के उत्तर पश्चिम में कहीं था।
- (११) साकेत—यह कोशल देश का प्रधान नगर था। किसी समय यहाँ कोशल की राजधानी भी थी। प्रायः लोग साकेत ख्रौर ख्रयोध्या को एक ही सममते हैं। पर बुद्ध के समय में ये दोनों नगर ख्रलग ख्रलग विद्यमान थे। शायद ये दोनों पास ही पास थे। प्राचीन साकेत के पास ही वह ख्रंजन वनथा, जिसमें बुद्ध भगवान ने ख्रपने बहुत से सिद्धांत मृत्र रूप से कहे थे। यह उन्नाव जिले में सई नदी के किनारे वर्तमान सुजानकोट के पास था।
- (१२) सावतथी ( श्रावस्ती )—यह उत्तरी कोशल की राज-धानी थी श्रौर बुद्ध के समय में छः बड़े बड़े नगरों में गिनी जाती थी। राप्ती नदी के किनारे का वर्तमान सहेत महेत श्राम ही प्राचीन श्रावस्ती माना जाता है।
- (१३) उज्जेनी ( उज्जियिनी )—यहाँ ख्रवन्ती देश की राज-धानी थी। यहीं बुद्ध के एक प्रधान शिष्य कज्ञान ख्रौर ख्रशोक के पुत्र महेन्द्र ने जन्म प्रहण किया था। इसी के पास प्राचीन विविशा ( वर्रामान भिलसा ) ख्रौर माहिष्मती नगरी थी।

- (१४) वेसाली (वैशाली)—यहाँ प्राचीन लिच्छ्रवि राज-वंश की राजधानी थी। बुद्ध के समय में यहाँ बृजी लोग रहते थ, जिनसे श्रजातशत्रु का युद्ध हुआ था। प्राचीन बौद्ध काल में इसका बहुत श्रिथिक महत्व था। पुरातत्त्व विभाग की खोजों से निश्चित हुआ है कि वैशाली वर्त्तमान मुजक्करपुर जिलेका वसाढ़ नामक गाँव है।
- (१५) तवशिला—यह बहुत प्राचीन नगर बौद्ध काल में भी वर्त्तमान था। यहाँ एक बहुत बड़ा विश्वविद्यालय था। इस प्राचीन नगर के खेंड्हर श्रव तक मौजूद हैं। रावलिएंडी से बीस मील पर जो सरायकाला स्टेशन है, उससे थोड़ी ही दूर पर २-४ मील के घेरे में वे सब फैले हुए हैं। प्राचीन काल में यह नगर धन श्रीर विद्या दोनों के लिये प्रसिद्ध था।
- (१६) पाटलियुत्र (पटना)—बुद्ध के समय में इस नगर की नींव भी न पड़ी थी। इसकी नींव द्यजातराष्ट्र के पोते उद्दयन ने रखी थी। बढ़ते बढ़ते यह नगर केवल मगध की ही नहीं बल्कि समस्त भारत की राजधानी बन गयाथा। मौर्य साम्राज्य की राज-धानी यहीं थी। यह सोन श्रौर गंगा नदियों के संगम पर बसा हुश्रा था। इसका दूसरा नाम कुसुमपुर या पुण्पुर भी था।

जातकों तथा कोटिलीय श्रयशास्त्र से पता लगता है कि प्राचीन बौद्ध काल के नगर चारो श्रोर चहार-दीवारी से यिरे होते थे। नगर के चारों श्रोर चार फाटक रहते थे। उन फाटकों से चारो श्रोर को चार बड़े बड़े राजमार्ग जाते थे। नगर वीथियों (गिलयों) श्रीर महहों में बँटा रहता था। एक एक महहे में एक एक पेरो के लोग रहते थे; श्रीर वहीं श्रपनी दूकान या कार-

खाना भी रखते थे। जुलाहों, सुनारों श्रीर रँगरेजों के महहे श्रलग श्रलग होते थे। इसी तरह श्रीर सब पेशेवाले भी श्रलग श्रलग महत्ते में रहते थे। जातकों से पता लगता है कि वाजारों में कपड़े, तेज, साग-भाजी, फल-फूल, सोने-चाँदी के गहने श्रादि सभी प्रकार के पदार्थ विकते थे। कौटिलीय श्रर्थशास्त्र (श्रिष्ठ २, प्रक० २४) में लिखा है कि प्रत्येक नगर में एक परयगृह (बाजार) रहता था। यह चौकोर होता था श्रीर इसके चारों श्रोर दृकानें रहती थीं। यह पका बना होता था।

श्चर्यशास्त्र के श्चनुसार नगर भें एक संस्थाध्यत्त ( व्यापार-वाणिज्य का श्रध्यत्त ) रहता था, जो व्यापारों श्रौर व्यापारियों की देख भाल रखता था। यदि कोई ज्यापारी पुराना माल बेचने के लिये नगर में लाता था, तो वह तभी बेचने पाता था, जब संस्थाध्यज्ञ के सामने यह सिद्ध कर देता था कि माल चोरी आदि का नहीं है। संस्थाध्यत्त इस बात की भी देख भाल रखता था कि ज्यापारी नाप ध्रीर तौल के बटखरे खादि ठीक ठीक रखते हैं या नहीं ( ऋधि० ४, प्रक० ७७ )। जो व्यापारी नाप ऋौर तौल में प्राह्मकों को ठगता था, उसे दंड दिया जाता था। माल में मिलावट भी न हो सकती थी । मिलावट करने पर जुरमाना देना पड़ता था । संस्थाध्यत्त यह भी नियम दनाता था कि व्यापारी कितना की सदी मुनाका ले सकते हैं। यदि कोई व्यापारी इस नियम का भंग करता था, तो वह दंख पाता था। नगर के फाटक के बाहर एक ग्रुल्कशाला (चुंगी-घर) रहती थी (श्रिधि०२, प्रक० ३९)। जब व्यापारी बाहर से माल लेकर नगर के फाटक पर त्याते थे, तब शलकाध्यत्त ( चंगी के निरीत्तक ) अपने कर्म-

चारियों की सहायता से उन सब का नाम धाम, वस्तु का नाम, आने का स्थान आदि लिख लेता था। तब माल पर मुहर लगाई जाती थी; और इसके वार वे नगर में घुसने पाते थे। अलग अलग चीजों के लिये चंगी की अलग अलग दर नियत थी।

विनयपिटक, जातक और कौटिलीय अर्थशास्त्र से पता लगता है कि नाना प्रकार के सुन्दर, सुखद श्रीर सुहावने उद्यान, वापी श्रीर तड़ाग नगरों की शोभा बढाते थे। जातकों में "सत्त-भूमक-पासाद" (सप्तभूमिक प्रासाद) का कई बार उल्लेख त्राया है, जिससे पता लगता है कि उस समय सात सात मंजिल के मकान भी होते थे। विनयपिटक से पता लगता है कि उस समय स्नानागार (हम्माम) भी बनाये जाते थे. जहाँ जाकर नाग-रिक लोग मालिश कराते थे श्रौर गरम तथा टंढे जल से म्नान करते थे। संभव है कि तुर्कों ने हम्माम में नहाने की प्रथा यहीं से ली हो । स्नान के लिये जगह जगह बड़े बड़े तालाब भी रहते थे। नगर में जुएखाने या युतगृह भी रहते थे। जुन्ना कदा-चित पाँसे से खेला जाता था। वेश्यात्रों के रहने के लिये एक त्रालग स्थान नियतथा । वेश्याओं की देख रेख करनेवाला त्राफसर "गिशिकाध्यत्त" कहलाता था (ऋधि० २, प्रक० ४४) । नगर में शूना या बूचड्खाने भी होते थे। बूचड्खानों का अफसर "इ.नाध्यत्त" कहलाता था (ऋधि०२, प्रक० ४३)। नगर में हौलियाँ (पानागार) भी होती थीं, जिनमें जाकर नागरिक शराब पीते थे। हौलियाँ कितनी कितनी दूर पर होनी चाहिएँ, उनमें कैसा प्रबंध होना चाहिए श्रौर वे कितनी देर से कितनी देर तक खली रहनी चाहिए, इन सब बातों के भी नियम थे। इस महक्रमे का अफ़सर "सुराध्यन्न" कहलाता था (अधि २ २, प्रक० ४२)।

नगर का मजिस्ट्रेट या अध्यन्न "नागरक" कहलाता था।
उसके नीचे "गोप" और "स्थानिक" नाम के अफ़सर होते थे।
वे नगर की देख भाल और प्रबंध करते थे। नागरकों आदि का
काम अपने अपने नगर की जन-संख्या की जाँच करना, प्रत्येक घर
का आय-व्यय तथा पालतू पशुओं की संख्या जानना, नगर की
सफाई रखना आदि था। नगर की सफाई का बड़ा खयाल रक्खा
जाता था। यदि कोई मनुष्य सड़क पर कूड़ा कर्कट फेंकता था,
तीर्थस्थान, मंदिर, तालाव आदि के पास मलमूत्र का त्याग करता
था या रमशान के अतिरिक्त किसी दूसरे स्थान पर सुरदा जलाता
था, तो उसे देख दिया जाता था ( अधि० २, प्रक० ५६)।

व्यापार और वालिज्य—प्राचीन बौद्ध काल में शिल्प-कला और व्यापार बहुत जन्नत अवस्था में थे। उस समय के लोगों ने शिल्प और चिन्नकारी में विशेष उन्नति की थी। जातकों से कम से कम अठारह तरह के व्यवसायों का पता लगता है। प्रत्येक व्यवसाय के लोग अपना अपना समाज या श्रेणी बनाकर रहते थे। इन समाजों के मुख्यि श्रेणी-प्रमुख कहलाते थे। उस समय दूर दूर के देशों से व्यापार होता था। यहाँ के सौदागर चीन, कारस, लंका तथा बैंबिलोनिया तक जाते थे; और वहाँ के सौदागर व्यापार करने के लिये यहाँ आते थे। देश में व्यापार मी ख़ब होता था। रोजगार करने के लिये सौदागरों का काफिला निकलाता था। काफिले का सरदार "सत्थवाह" (सार्थवाह) कहलाता था। सार्थवाह जैसा कहना था, व्यापारियों का समूह बैसा ही करता था। व्यापारी लोग बैल-गाडियों पर अपना माल

लादकर चलते थे, जिनमें दो बैल जुते रहते थे। नावों के द्वारा भी माल एक स्थान से दूसरे स्थान तक पहुँचाया जाता था। बीच बीच में जहाँ व्यापारियों का समूह किसी नये राज्य या प्रदेश की सीमा में घुसता था, वहाँ उसे एक प्रकार की चुंगी या कर देना पड़ता था। डाकु यों से उनकी रच्चा करने के लिये स्वेच्छा-सेवक पुलिस भी रहती थी। पुलिस का खर्च व्यापारियों को देना पड़ता था। इन सब बातों से माद्म होता है कि एक जगह से दूसरी जगह माल ले जाने में व्यापारियों को बड़ा खर्च पड़ता था।

रेशमी श्रीर महीन सती कपड़े (जैसे मलमल श्रादि) कम्मल. लोहे के कवच, हथियार श्रीर छुरी वगैरह, सोने चाँदी के तारों के काम के कपड़े, सुगन्धित पदार्थ, श्रीपधें, हाथी-दाँत श्रीर उससे बनी हुई चीजें, जवाहिरात श्रीर सोने के गहने श्रादि बहुतायत सं बिकते थे। ये सब चीजें विदेशों में भी भेजी जाती थीं। पदार्थी के वितिमय की प्रथा धीरे धीरे चठती जा रही थी श्रीर सिकों का प्रचार अन्छी तरह से हो गया था। सब से साधारण सिका ताँबे का "कहापरा" (कार्पारा) था । दसरे प्रकार के सिक्ते "निक" (निष्क) श्रौर "सुवएए" (सुवर्ए) थे। ये दोनों सिक्के सोने के थे। "कंस", "पाद", "माप" श्रीर "काकणिका" नाम के सिक्हों का भी चलन था। ये सिक्के कदाचित ताँबे याकाँसे के होते थे। "सिप्पिकानि" (कौड़ियों) का भी प्रचार था। विनय पिटक से पता चलता है कि पाँच "माप" एक "पाद" के बराबर होता था श्रीर एक "निष्क" में पाँच "सवर्ए" होते थे। बौद्ध काल के बहुत से प्राचीन सिक्ते मिले हैं, जो श्रंक-चिद्धित (Puach marked) कहलाते हैं। ऐसे सिक्के ढाले नहीं जाते थे। उन पर बरमे या "पंच" से कुछ चिह्न कर दिये जाते थे। ये सिक्के बहुत श्रन्छ हैं और भारतवर्ष के सब से प्राचीन सिक्के समम्मे जाते हैं। इन सिक्कों का प्रचार मौर्य्य काल में श्रार्थीत् ईसा के पूर्व की तीन चार शताब्दियों में बहुत श्राधिक था। इस समय हुंडियों का भी चलन था। सौदागर एक दूसरे पर हुंडियों काटते थे। हुंडियों का उस्लेख जातकों में बहुत श्राता है। जातकों से पता लगता है कि चोजों की दर नियत न रहती थी। सौदागरों श्रीर खरीदारों में खूब मोल भाव होने के बाद सौदा पटता था।

सृद खाना बुरा न समभा जाता था। जातकों श्रौर बौद्ध प्रंथों में सृद की दर का कहीं उल्लेख नहीं है। सृद के लिये "बिंद्ध" (वृद्धि) शब्द श्राया है। कौटिलीय श्रयंशाख्न (श्राधि० ३, प्रक० ६३) में मासिक सृद की दर सवा रुपए सैकड़े लिखी है। मनुस्पृति में भी यही दर लिखी है और कहा गया है कि इससे श्राधिक लेने-वाला पाप का भागी है। लोग श्रपनी रकम या तो घर में रखते थे या जमीन में गाइ देते थे या किसी मित्र के यहाँ जमा कर देते थे। जो धन जमीन में गाइ। जाता था, उसका व्योरा सुवर्णपत्र या ताम्रपत्र पर लिखकर यादगार के लिये रख छोडते थे।

ब्यापारिक मार्ग—जातकों श्रीर श्रन्य बौद्ध प्रन्थों से उस समय के व्यापारिक मार्गों का भी पता लगता है। निम्नलिखित मार्गों से व्यापारी एक जगह से दूसरी जगह श्राते जाते थे।

- (१) उत्तर से दत्तिए-पश्चिम को—यह मार्गश्रावस्ती से प्रति-छान (पैठान) को जाता था! इस पर साक्रेत, कौशाम्बी, विदिशा, गोनर्द, उज्जयिनी ऋौर माहिष्मती ये छ: बड़े नगर पड़ते थे।
  - (२) उत्तर से दक्षिण पूर्व को यह मार्ग श्रावस्ती से राज-

गृह को जाता था। यह मार्ग सीधा न था, बल्कि पहाइ की तराई से होकर जाता था। इस पर किपलबस्तु, कुसिनारा, पावा, हित्य-गाम, भराडगाम. तैशाली, पाटलिपुत्र शीर नालन्द पड़ते थे। यह मार्ग कदाचिन गया तक चला जाता था; श्रीर वहाँ जाकर एक दूसरी सड़क से मिलता था, जो कदाचिन समुद्र के किनारे पर बसे हुए ताम्रलिप (तामळुक) नगर से बनारस को जाती थी।

- (३) पूर्व से पश्चिम को पूर्व से पश्चिम का रास्ता प्रायः निद्यों के द्वारा था। गंगा में सहजाति तक श्रीर यमुना में कौशाम्बी तक ज्यापारियों की नार्वे चलती थीं। वहाँ से वे खुशकी के रास्ते सिन्ध श्रीर सौवीर (सुरत) तक जाते थे।
- (४) पूर्व से उत्तर पश्चिम को—एक मार्ग श्रावस्ती या विदेह से तत्त्तिशला होता हुत्रा सीधा गन्धार को जाता था। यह आगो जाकर उस सड़क से मिल जाता था, जो गन्धार से मध्य तथा पश्चिमी एशिया को जाती थी। इस मार्ग की एक शाखा बनारस भी जाती थी। यह मार्ग लगभग एक हजार मील लम्बा था। प्राचीन वौद्ध काल में यह मार्ग बहुत सुरक्तिर रहता था। इस पर चौरी या डाके का कोई डर न था। जातकों से पता लगता है कि ब्राह्मणों और चित्रयों के बालक इस पर बड़ी बड़ी यात्राएँ बिना किसी भय के अकेले करते थे; और विद्या पढ़ने के उद्दश्य से बहुत दूर दूर से तज्ञशिला में आते थे।

इनके सिवा ज्यापारियों का मगध से सौवीर (सूरत) को, भरुकच्छ (भड़ीच), बनारस खीर चम्पा से बरमा को खीर दिल्लिण से बावेर (बैबिलोन) को जाना भी लिखा है। चीन के साथ ज्यापार का उल्लेख पहले पहल "मिलिन्द पन्हों" में मिलता है। रिगिस्तानों में लोग रात को सफर करते थे और नच्नतों के सहारे रास्ता ठीक रखते थे। लंका का नाम नहीं श्राया है। ताम्रपर्णी द्वीप का उल्लेख श्राया है, जिससे लंका का तात्पर्य समस पड़ता है। निद्यों पर पुल न होते थे। लोगनावों पर नदी पार करते थे।

कौटिलीय अर्थशास्त्र (अधि० ७, प्रक० ११७) में भी बारिषथ (जल मार्ग) और स्थलपथ (स्थल मार्ग) का उल्लेख आया है। कौटिल्य ने जल मार्ग की अपेचा स्थल मार्ग को अच्छा कहा है। इसी तरह उनके मत से उत्तर की ओर जानेवाले मार्ग की अपेचा दिच्च की ओर जानेवाला मार्ग अधिक अच्छा है। इससे मास्न्म होता है कि उन दिनों दिच्छ में अधिक व्यापार होता था। कौटिल्य ने व्यापारिक मार्ग (Trade route) को "विश्विष्य" कहा है।

समुद्री व्यादार—जातकों में जहाजों, समुद्र-यात्रा श्रोर भारत-वासियों के श्रन्य देशों से संसर्ग के बारे में बहुत कुछ उल्लेख हैं। "बांबेर जातक" में लिखा है कि उस प्राचीन समय में भी भारतवर्ष श्रीर बांबेर (बैबिलोन) के बीच व्यापार होता था। हिंदू सौदागर भारत से बांबेर देश को मोर बेचने जाया करते थे। जातकों से यह भी प्रकट होता है कि ईसा के छः सौ वर्ष पूर्व गुजरात के सौदागर जहाजों के द्वारा व्यापार के लिये ईरात की खाड़ी तक जाते थे। जातकों में इसी प्रकार की श्रीर बहुत सी बातें मिलती हैं, पर "सुप्पारक जातक" में इस विषय की एक बात बहुत महत्व की है। उसमें एक इतने बड़े जहाज का जिक है, जिसमें सात सौ सौदागर, श्रपने नौकरों सहित, बैठे थे। उस जहाज का श्रध्यत्त एक श्रंधा महाह था। वह भरुकच्छ (भड़ीच) से रवाना हुश्रा था। उसे बड़े बड़े तुफानों का सामना करना पड़ा था । भारतीय जहाज कच्छ की जाड़ी की छोर से खरब, फिनीशिया छौर मिस्न भी जाया करते थे। काशी से भी गंगा के हारा बंगाल की खाड़ी में जहाज पहुँचते थे छौर बहाँ से लंका तथा बरमा जाते थे। राइज डेविड्स का कथन है कि ईसा के पाँच सौ वर्ष पहले यूनान में चावल, चन्दन छौर मोर हिंदुस्तानी नामों से विख्यात थे।

मौर्य वंश के राजाओं के समय श्रौर विशेष कर सम्राट् चंद्रगुप्त मौर्य के समय में यहाँ जहाजों का काम बहुत श्रिथिक होता था। जब यूनानी लोगों ने भारत पर चढ़ाई की थी, तम उन्होंने हमारे जहाजों श्रौर नावों से हो काम लिया था। यहीं के जहाजों तथा बड़ी बड़ी नावों द्वारा सिकन्दर ने सिन्धु श्रौर श्रन्य निदयाँ पार की थीं श्रौर वहाँ से वह फारस की खाड़ी होता हुशा बैंबिलोन पहुँचा था। यूनानी इतिहासकारों ने लिखा है कि सिकंदर के इस भारतीय बेड़े में २००० जहाज थे, जिनपर ८००० सिपाही थे। यह बेड़ा सिन्धु नदी के संगम पर भारतीय कारीगरों ने भारत की ही लकड़ी तथा कील-काँटों से बनाया था। एरियन ने लिखा है कि मेंने स्वयं भारतवर्ष में जहाज बनाने के बड़े बड़े कारखाने देखे हैं।

चन्द्रगुप्त की राज्य-ज्यवस्था में एक नाविक विभाग (Board of Admiralty) भी था, जिसमें लड़ाकू जहां जों का महकमा (Naval Department) भी सम्मिलित था। इस विभाग के द्वारा जहां को का प्रबंध होता था। कौटिलीय अर्थशास्त्र (अधि०२, प्रक० ४५) में जहां के प्रबंध का, उन पर लगे हुए कर का और उसके वस्ल करने का पूरा पूरा हाल दिया है। उसी में

जहाजों के कर्मचारियों के नाम श्रीर काम भी लिखे हैं। नाविकः विभाग का श्रफसर "नावध्यत्त" कहलाता था। वह समुद्रों तथा निदयों में चलनेवाले सब प्रकार के जहाज़ों ऋौर नावों की देख भाग करता था। किन किन लोगों से जहाजों और नावों द्वारा यात्रा करने में कर न लिया जाय, इसका विचार भी वही करता था। इन सात प्रकार के त्र्यादमियों से कर न लिया जाता था-त्राह्मण. साधु, बालक, वृद्ध, रोगी, सरकारी दृत श्रीर गर्भवती स्त्री । कर वसूल करना, तूफान वगैरह के समय जहाजों की रत्ता करना श्रीर यात्रियों के सुभीते के लिये नियम बनाना भी नावध्यत्त का ही काम था। तूकान से टूटे फूटे जहाजों की देख भाल तत्काल ही होती थी। जिस जहाज को तुफान से तनिक भी हानि पहुँचती थी, उससे माल का कर न लिया जाता था या उसका आधा कर माफ कर दिया जाता था। जहाज के कप्रान को "शासक" श्रीर जहाज खेनेवाले मासी को "नियामक" कहते थे। डाकृ भी जहाजों के द्वारा डाका डालते थे। ऐसे जहाजों को "हिंसिका" कहते थे। ऐसे जहाजों को नष्ट करना भी "नावध्यत्त" का ही काम था।

श्रशोक के समय में भी जहाजों की वड़ी उन्नति थी। इसी कारण श्रशोक के भेजे हुए धर्म-प्रचारक दूर दूर के सीरिया, मिल, साइरीनी, मेसिडोनिया श्रीर एपिरस नामक पाश्चात्य देशों में तथा लंका में बौद्ध धर्म का प्रचार करने श्रीर भारत की कीर्ति-पताका फहराने में समर्थ हुए थे।

व्यायारियों में सहयोग—प्राचीन बौद्ध काल में हर व्यापार ऋौर हर पेशे के लोग ऋापस में सहयोग करके समाज या श्रेणी बनाते थे। उन दिनों बिना आपस में सहयोग किये व्यापारियों का काम भी न चल सकता था। चोर डाकुक्रों से वे अकेले
अपनी रक्ता न कर सकते थे। चोर और डाकू दल बाँधकर
चोरी करने और डाका डालने के लिये निकलते थे। उनके
अत्याचारों से बचने के लिये व्यापारियों को भी समृह बनाकर
यात्रा करनी पड़ती थी। डाकुओं के दलों का हाल जातकों में
प्रायः मिलता है। "सत्तिगुम्ब जातक" में एक ऐसे गाँव का उद्देख
है, जिसमें पाँच सौ डाकू एक मुख्या के नीचे दल बाँधफर रहते
थे। इस तरह के दलबन्द डाकुओं का मुकाबला व्यापारी और
पेशेवाले तभी कर सकते थे, जब वे भी समाज या श्रेणि बना
कर एक दूसरे की सहायता करते। ऐसे समाजों या श्रेणियों का
उत्लोख जातकों में कई जगह आया है।

हर एक पेशेवाले के श्रलग समुदाय को "श्रेणी" कहते थे। श्रेणी का उल्लेख केवल बौद्ध प्रन्थों में ही नहीं, बल्कि सूत्रों, स्पृतियों श्रौर प्राचीन शिलालेखों में भी श्राया है। प्राय: जितने प्रकार के व्यवसायी श्रौर व्यापारी थे, सब श्रेणी-बद्ध थे। "मृगपक्ल जातक" में श्राठारह श्रीएयों के नाम श्राये हैं। इससे मालूम होता है कि प्राचीन बौद्ध काल में साधारण तौर पर श्राठारह प्रकार के व्यवसाय श्रौर व्यापार होते थे। ये श्राठारह प्रकार के व्यवसाय श्रौर व्यापार होते थे। ये श्राठारह प्रकार के व्यवसाय श्रौर व्यापार होते थे। ये श्राठारह प्रकार के व्यवसाय कौन थे, इसका निश्चय करना संभव नहीं है। पर सब प्रंथों में जितने प्रकार के व्यवसायों का उल्लेख श्राया है, उन सब का संप्रह करने से श्राठारह से श्रधिक व्यवसायों का पता लगता है। इस तरह से संप्रह किये हुए व्यवसायों के नाम इस प्रकार हैं—(१) बहुकि (वर्षकी) श्रयोत् बढ़ई, जिनमें

हर प्रकार की गाड़ियाँ, पहिए, जहाज, नार्वे आदि बनानेवाले तथा हर प्रकार का काठ का काम करनेवाले कारीगर शामिल थे; (२) कम्मार (कर्मकार), जिनमें लोहे, चाँदी, सोने, ताँवे आदि हर प्रकार की धातु का काम करनेवाले कारीगर शामिल थे; (३) चर्मकार (चमड़े का काम करनेवाले); (४) रंगरेज; (५) हाथीदाँत का काम करनेवाले; (६) जौहरी; (७) मछुए; (८) कसाई; (९) संवाहक (मालिश करनेवाले) या नाई; (१०) माली; (११) महाह; (१०) टोकरे बनानेवाले; (१३) चित्रकार; (१४) जुलाहे; (१५) कुमहार; (१६) तेली; (१७) अन्न वेचनेवाले; (१८) किसान; (१९) संगतराश (पत्थर पर नकाशी करनेवाले); (२०) डाकू और उटेरे; (२१) हाथीसवार; (२२) घुइ-सवार; (२३) रथी; (२४) धनुर्थारी; (२५) वाचक; (२६) धोवी; और (२७) बाँस की चीजें बनानेवाले। इनमें से प्रत्येक का समाज या श्रेणी अवलग अवलग थी।

उपर जो पेशे दिये गये हैं, उनमें से कुछ तो पुरतैनी थे और कुछ हर एक जाति के लोग कर सकते थे। जो पेशे पुरतैनी थे, उनके समाज या श्रेषियाँ औरों की अपेचा अधिक सुसंघित थीं। हर एक श्रेणों का अगुआ "जेट्टक" ( ज्येष्टक ) कहलाता था। प्रायः एक श्रेणों के लोग एक ही जगह पर रहते थे; और वह स्थान, प्राम या महत्ला उन्हीं के नाम से पुकारा जाता था। यथा—"दन्तकार वीथी" ( हाथीदाँत का काम करनेवालों की गली ); "बिंहुिक गामों" ( बढ़्ड्यों का गाँव ); "कम्मार गामों" ( सुनारों का गाँव ) आदि। कभी कभी ये गाँव बहुत बड़े होते थे और उनमें एक ही पेशे के कई हजार लोग बसते थे। जातकों से स्चित होता है कि उस समय इन श्रेणियों का महत्व बहुत बढ़ा हुआ था। इन श्रेणियों के मुखियों को प्राय: राज्य में ऊँचा पद मिलता था श्रोर राजा तथा धनी लोग उनकी बड़ी प्रतिष्ठा करते थे। श्रेणी का श्रपने सदस्यों पर कितना श्रधिकार था, यह इसी बात से स्चित होता है कि वह उन व्यक्तियों के घरेलू या पति-पत्नी के भगड़ों वा भी निवटारा करती थी। कोई मनुष्य श्रपनी श्रेणी या पंचायत के विरुद्ध न जा सकता था।

कौटिलीय श्रर्थशास्त्र से श्रेिश्यों के बारे में बहुत सी बातें विदित होती हैं। श्रर्थशास्त्र (श्रिधि०२, प्रक०२५) में लिखा है कि गणनाध्यत्त (श्राय व्यय का लेखा रखनेवाले) को चाहिए कि वह "संघात"या श्रेगी के रीति रिवाज,व्यवहार श्रौर उनके संबंध की हर एक बात श्रपनी बही में दर्ज करे।

श्रेणी के श्रापस के सुकदमों में राज्य की श्रोर से स्नास रिश्रायत की जाती थी (श्राधि० ३, प्रक० ५७)। उन ज्यारियों के साथ भी स्नास रिश्रायत की जाती थी, जो किसी श्रेणो के सभा-सद होते थे। जब कोई नया नगर बसाया जाता था, तव उसमें श्रेणियों के लिये एक श्रलग स्थान दिया जाता था। इससे पता लगता है कि उस समय श्रेणियों का कितना महत्त्व था (श्रधि०२, प्रक०२२)। राज्य की श्रोर से यह नियम था कि किसी गाँव में उस प्राम की श्रेणी के सिवा श्रोर कोई बाहरी श्रेणी श्राकर ज्यापार न कर सकती थी (श्रधि०२, प्रक०१९)। कौटिलीय श्रर्थशास्त्र (श्रधि०९, प्रक०१६८) में श्रेणी-बल का भी उस्लेख है। जो सेना श्रीण्यों में से भर्ती की जाती थी, वह "श्रेणी-बल" कहलाती थी। काम्मोज श्रीर सुराष्ट्र के कुछ ज्ञियों की श्रेणियाँ

ऐसी थीं, जो व्यापार और शक दोनों से अपनी जीविका चलाती थीं; अर्थात् वे चित्रय और वैश्य दोनों का कार्य करती थीं. (अधि०११, प्रक० १६०)। कौटिलीय अर्थशास्त्र के इन उल्लेखों से पता चलता है कि प्राचीन समय में सहयोग का प्रचार कितनाः अधिक था; और राजा तथा प्रजा दोनों में श्रेणी अथवा संघ की. प्रतिष्ठा कितनी अधिक थी। यह भी सूचित होता है कि उन. दिनों भारतवासी मिलकर काम करना अच्छी तरह जानते थे।

जातकों से पता लगता है कि उस समय व्यापारी लोग सामें में भी काम करते थे। "जुड़सेट्टि जातक" में लिखा है कि बनारस के सौ सौदागरों ने श्रापस में सामा करके एक जहाज का माल खरीदा था। "कृटविनज जातक" में लिखा है कि दो सौदागर श्रापस में सामा करके एक गाड़ियों पर माल लादकर बनारस से वेचने के लिये रवाना हुए थे। "सुहनु जातक" में लिखा है कि उत्तर के घोड़ वेचनेवाल सौदागर एक साथ मिलकर रोजगार करते थे। "वावेक जातक" में लिखा है कि वहाँ के सौदागर लोग एक साथ जाकर बावेक में व्यापार करते थे वौर भारतवर्ष के विचित्र पत्ती बड़े दाम पर वेचते थे। "महाविणक जातक" में भी लिखा है कि कई सौदागर एक साथ मिलकर सामें में सौदा वेचते थे। कौटिलीय श्रर्थशास्त्र (श्राध०३, प्रक०६६) में भी सामें काम करने की प्रथा का वर्णन है। इस तरह के काम करने को "संमुय-समुख्यान" कहते थे।

# तेरहवाँ भध्याय

#### प्राचीन बौद्ध काल का साहित्य

भाषा और अवार—गौतम बुद्ध ने किस भाषा में अपने धर्म का प्रचार किया होगा, इसका अनुमान हम अशोक के शिलालेखों से हम यह भी अनुमान कर सकते हैं। उन शिलालेखों से हम यह भी अनुमान कर सकते हैं कि बुद्ध से अशोक के समय तक अर्थात् ई० पू० छठी शताब्दी से ई० पू० तीसरी शताब्दी तक भारतवर्ष की बोलचाल की भाषा कौन थी। अशोक के लेख निस्संदेह उसी भाषा में हैं, जिसे उसके समय में लोग बोलते और सममते थे। अशोक के लेखों से स्वित होता है कि प्राचीन बौद्ध काल की राष्ट्रीय भाषा संस्कृत कदािष न थी। संस्कृत तो कंबल थोड़ से पढ़े लिखे लोग और आक्षाण ही समभते थे।

श्रशोक के शिलालेखों से विदित होता है कि प्राचीन बौद्ध काल में हिमालय से विन्ध्य पर्वत तक श्रौर सिन्धु से गंगा तक उत्तरी भारत की भाषा प्रायः एक ही थी। पर इन लेखों में प्रांत-भेद के श्रनुसार कुछ भेद भी थे। इन भेदों से पता लगता है कि उस समय प्रायः तीन प्रकार की भाषाएँ बोली जाती थीं। इन्हें हम पंजाबी या पश्चिमी भाषा, उज्जैती या मध्य देश की भाषा श्रौर मागधी या पूर्वी भाषा कह सकते हैं।

पश्चिमी या पंजाबी भाषा अन्य भाषाओं की अपेत्ता संस्कृत से बहुत मिलती जुलती थी। उसमें "प्रियदर्शी", "श्रमन" आदि रात्वों में "र" होता था; उसमें "रा, प, स" भी रहते थे; और उसके राव्वों के रूप संस्कृत राव्वों के रूपों से ऋषिक मिलते जुलते होते थे। उज्जैनी या मध्य देश की भाषा में "र" और "व" दोनों होते थे। पर मागधी या पूर्वी भाषा में "र" के स्थान पर सदा "ल" बोला जाता था; जैसे,—राजा के स्थान पर लाजा। इन प्रान्तिक भेदों से सृचित होता है कि ऋशोक के समय में प्रान्तीय भाषाओं के साथ साथ एक ऐसी भाषा भी प्रचलित थी, जिसे सब प्रांत के शिक्तित समम सकते थे। यही भाषा उस समय की राष्ट्रीय भाषा थी। ऋशोक के साम्राज्य का शासन कार्य इसी भाषा में होता था। गौतम बुद्ध के समय में भी कुछ इसी तरह की भाषा प्रचलित थी; क्योंकि ई० पू० ४८७ से (जब कि जाते में वृद्ध का निर्वाण हुआ। ई० पू० २३२ तक (जब कि अशोक की मृत्यु हुई) योजने की भाषा में बहुत ऋषिक ऋन्तर नहीं हो सकताथा। अतः उन दिनों इसी भाषा के भिन्न भिन्न रूप बोले जाते थे।

श्रव हम प्राचीन बौद्ध काल के श्रन्तरों के बारे में कुछ लिखना चाहते हैं। भारतवर्ष के सब से प्राचीन श्रन्नर जो श्रव तक मिले हैं, श्रशोक के शिलालेखों के श्रन्तर हैं, जो ईसा के पूर्व तीसरी शताच्ही में लिखे गये थे। ये शिला-लेख दो जुदा जुदा श्रन्तरों में हैं। एक तो श्राजकल की श्रदबी लिपि की तरह दाहिनी श्रोर से बाई श्रोर को श्रौर दूसरे श्राधुनिक देवनागरी लिपि की तरह वाई श्रोर से दाहिनी श्रोर को लिखे जाते थे। पहले प्रकार के श्रन्तर "खरोष्ठी" श्रीर दूसरे प्रकार के "ब्राह्मी" कहलाते थे। "खरोष्ठी" श्रन्तर प्राचीन एरमेइक (Aramaic) लिपि से निकले थे। ईसा पूर्व छठी श्रौर पाँचवीं शताब्दियों में

पंजाब श्रौर पश्चिमोत्तर सीमा पर फारस का श्रिषकार था; इसलिये खरोष्टी लिपि का प्रचार कदाचिन् पहले पहल वहीं हुश्रा होगा। पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त के मानसेहरा श्रौर शहबाजगढ़ी नामक दो स्थानों पर श्रशोक के चतुर्दश शिलालेख इसी लिपि में हैं। उसके बाकी श्रौर लेख प्राचीन ब्राह्मी लिपि में मिलते हैं। यही वह लिपि है, जिससे देवनागरी तथा उत्तरी श्रौर पश्चिमी भारत की वर्तमान लिपियाँ निकली हैं।

ब्राह्मी लिपि की उत्पत्ति के विषय में विद्वानों के अलग अलग विवार हैं। किसी का मत है कि यह लिपि फिनीशयन लिपि सं, किसी का मत है कि यह लिपि फिनीशयन लिपि सं, किसी का मत है कि अरमनी या मिस्री लिपि सं निकली है। केवल किनंघम साहेब ने इसे भारत की प्राचीन चित्र-लिपि (Hieroglyphics) का विकृत रूप कहा है। कुछ वर्ष हुए, पं० श्यामशास्त्री ने "इंडियन एंटिकेरी" (भाग २५) में यह निश्चित किया था कि भारतवर्ष की प्राचीन ब्राह्मी लिपि में अच्चरों की आकृतियाँ तंत्रों से ली गई हैं। ब्राह्मी अच्चरों की उत्पत्ति चाहे सहाँ से हो, पर इसमें कोई संदेह नहीं कि प्राचीन बौद्ध काल में लिखने का रवाज काफी था। बौद्ध पंथों से यह बात पूरी तरह से सिद्ध होती है \*।

<sup>\*</sup> माह्यी लिपि की उत्पत्ति के बारे में निम्न-लिखित अंथ देखने योग्य है---

<sup>(</sup>१) राइज डेविड्म-- "बुद्धिस्ट इंडिया"।

<sup>(</sup>२) पं० गौरीशंकर हाराचंद त्रोमा- "प्राचीन लिपि-माला" ।

<sup>(</sup>३) पं० श्यामशास्त्री का लेख-- "इंडियन एन्टिकेरी", ३५ वॉ माग ।

<sup>(</sup>४) ब्यूलर — "ब्रोरिजिन श्राफ दि बाझी लिपि"।

<sup>(</sup>५) ब्यूलर- "इंडियन पेलियोग्राफी"।

प्राचीन थीद काल का पाली साहित्य-बुद्ध के निर्वाण के बाद वौद्ध संघ में मतभेद हो जाने के कारण मगध की राजधानी राजगृह में पाँच सौ भिक्षुत्रों की एक सभा हुई। यह सभा लगा-तार सात महीनों तक होती रही । इसमें बुद्ध भगवान के विनय श्रीर धर्म सम्बन्धी उपदेश संगृहीत किये गये। इसके सौ वर्ष बाद, श्रर्थात् ई० पू० ३८७ में, एक दूसरी सभा वैशाली में हुई, जिसका मुख्य उद्देश्य उन दस प्रश्नों का निर्णय करना था. जिनके बारे में मतभेद हो गया था। इस सभा में बुद्ध भगवान के सिद्धान्तों की पुनराष्ट्रित की गई। इसके १३५ वर्ष बाद सम्राट अशोक ने बौद्ध धर्म के प्रन्थों अर्थात "त्रिपिटक" का रूप अन्तिम बार निश्चित करने के लिये ई० पू० २४२ के लगभग पटने में एक तीसरी सभा की; श्रीर भिक्षश्रों को विदेशों में भेजकर बौद्ध धर्म का प्रचार कराया। कहा जाता है कि ऋशोक ने लंका में बौद्ध धर्म का प्रचार करने के लिये अपने पत्र महेन्द्र को वहाँ के राजा तिष्य के पास भेजा । महेन्द्र श्रपने साथ बहुत से ऐसे भिक्ष भी लेता गया था, जिन्हें त्रिपिटक कएठाम थे। इस प्रकार लंका में वे त्रिपिटक पहुँचे, जो पटने की सभा में निश्चित हुए थे। इसके लगभग डेढ़ सौ वर्ष बाद, अर्थात् ई० पू० ८० के लगभग, ये पिटक लंका में लिपिबद्ध किये गये।

इन बातों से प्रकट है कि तीनों पिटक ई० पू० २४२ से बहुत पहले के हैं। वास्तव में विनयपिटक में इस बात के भीतरी प्रमाण मिलते हैं कि इस पिटक के मुख्य मुख्य भाग वैशाली की सभा के पहले के अर्थात् ई० पू० ३८७ से भी .पहले के हैं; क्योंकि विनयपिटक के मुख्य मुख्य भागों में उपर्युक्त दस प्रभों के चाद विवाद का कोई उल्लेख नहीं है। इस प्रकार इन पिटकों से हमें गौतम बुद्ध के बाद की कुछ शताब्दियों की बातों का प्रामा-िएक इतिहास मिलता है; क्यों कि तीनों पिटक बुद्ध के निर्काण के बाद सौ या दो सौ वर्ष के अन्दर निश्चित औप कम-बद्ध हुए थे!

ये तीनों पिटक "सुत्त-पिटक", "विनय-पिटक" श्रोर "श्राभ-धम्म-पिटक" के नाम से प्रसिद्ध हैं। "सुत्त-पिटक" मे जो बातें हैं, वे स्वयं गौतम बुद्ध की कही हुई मानी जाती हैं। इस पिटक के सब से प्राचीन भागों में उनके सिद्धान्त उन्हों के शब्दों में कहे गये हैं। इसमें कहीं कहीं उनके किसी चेले की भी शिचा दी हैं; श्रौर उसमें यह प्रकट करनेवाले भी कुछ वाक्य मिलते हैं कि कहाँ बुद्ध के वाक्य हैं श्रौर कहाँ उनके शिष्य के हैं। पर समस्त सुत्तपिटक में बुद्ध के सिद्धान्त श्रीर उनकी श्राज्ञाएँ स्वयं उन्हीं के शब्दों में कही हुई मानी जाती हैं।

"विनय-पिटक" में भिक्षुओं और भिक्षुनियों के त्राचरण सम्बन्धी नियम बहुत विस्तार के साथ दिये गये हैं। जब भिक्षुओं और भिक्षुनियों की संख्या बढ़ने लगी, तब "विहार" अर्थात् मठ में उनके उचित त्राचरण के लिये प्रायः स्क्ष्म से स्क्ष्म विपयों पर भी बड़े कड़े नियम बनाने की त्रावश्यकता हुई। अपना मत प्रकट करने के उपरान्त बुद्ध पचास वर्ष तक जीवित रहें; ऋतः इसमें सन्देह नहीं कि इनमें से बहुत से नियम उन्हीं के निश्चित किये हुए हैं। बहुत से नियम उनके निर्वाण के बाद के भी हैं, पर विनय-पिटक में वे सब उन्हीं के बनाये हुए कहे गये हैं।

"श्रभिधम्म-पिटक" में भिन्न भिन्न विषयों पर शास्त्रार्थ हैं; अर्थात् भिन्न भिन्न लोकों में जीवन की अवस्थाओं,शारीरिक गुर्खो. तत्त्वों और श्रस्तित्त्व के कारणों श्रादि पर विचार किया गया है। श्रव हम कम से (१) सुत्त-पिटक, (२) विनय-पिटक श्रौर (३) श्रभिधम्म-पिटक के प्रन्थों की सूची देते हैं।

# (१) सुत्त-पिटक

सुत्तपिटक के निम्नलिखित पाँच "निकाय" या विभाग हैं-

- ्(१) दीघ निकाय, ऋथीत् बड़े प्रन्थ, जिनमें ३४ सूत्र हैं।
- (२) मिक्सिम निकाय, श्रार्थात् मध्यम प्रन्थ, जिनमें मध्यम विस्तार के १५२ सूत्र हैं।
- (३) संयुक्त निकाय, श्रर्थात् संबद्ध प्रन्थ, जिनमें एक दूसरे से सम्बद्ध पुरुषों या विषयों के १५६ सृत्रों का संग्रह है।
- (४) त्रंगुत्तर निकाय, त्रर्थात् ऐसे यन्थ जिनमें कई भाग हैं त्रीर प्रत्येक भाग का बराबर विस्तार होता गया है।
  - (५) खुद निकाय अर्थात् छोटे मन्थ, जिनमें ये १५ मन्थ हैं-
- (१) "लुद्दकपाठ" अर्थात् छोटे छोटे वचन। (२) "धम्मपद" जिसमें धार्मिक आज्ञाश्रों का संग्रह है। (३) "उदान" जिसमें ८२ छोटे छोटे पग हैं। कहा जाता है कि इन्हें गौतम बुद्ध ने भिन्न भिन्न समयों में बड़े भाव में भरकर कहा था। (४) "इतिवुक्तक" अर्थात् युद्ध की कही हुई ११० बातें। (५) "सुक्त-तिपात" जिसमें ७० उपदेश-प्रद पग हैं। (६) "विमानवस्थु" जिसमें स्वर्गीय विमानों की कथाएँ हैं। (७) "पेतवस्थु" जिसमें प्रेतों का विषय है। (८) "थेरागाथा" जिसमें भिक्षुत्रों के पग हैं। (९) "आतक" जिसमें वुद्ध के पूर्व-जन्मों की लगमभ ५५० कथाएँ हैं। (११) "निहेस" जिसमें

सुत्तनिपात पर सारिपुत्त का भाष्य है। (१२) "परिसंभिदा" जिसमें अन्तर्कान का विषय है। (१३) "अपदान" जिसमें अर्दतों की कथाएँ हैं। (१४) "बुद्धवंश" जिसमें गौतम बुद्ध तथा उनके पहले के चौबिस बुद्धों के जीवन-चरित्र हैं। और (१५) "चरिया फिटक" जिसमें गौतम के पूर्व जन्मों के सुकर्मों का वर्णन हैं।

### (२) विनय पिटक

विनय पिटक निम्न लिखित तीन भागों में विभक्त है-

- (१) विभंग—डाक्टर श्रोल्डेनवर्ग श्रौर राइज डेविड्स साहब का मत है कि यह "पातिमोक्ख" का केवल विस्तृत पाठ है; श्रम्यान् "भाष्य सहित पातिमोक्ख" है। "पातिमोक्ख" में पापों श्रौर उसके दण्डों का सूत्र रूप में संप्रह है, जिसका पाठ प्रत्येक अमावास्या श्रौर पूर्यिमा को किया जाता था। लोग मानते हैं कि किया हुआ पाप स्वीकार करने पर भिक्षु उससे मुक्त हो जाता है।
- (९) खन्दक—इसमें "महावग्ग" श्रौर "चुह्रवग्ग" हैं। "महावग्ग" में बुद्ध की कथा, उनका प्रथम उपदेश श्रौर राहुल की दोचा श्रादि का वर्णन है। "चुह्रवग्ग" में श्रानाथिषिडक तथा देवदत्त की कथाएँ श्रौर भिक्षुनी मंघ की स्थापना श्रादि का वर्णन है।
- (३) परिवार पाठ—यह विनय-पिटक के पूर्व भागों का वाद-वाला संस्करण और परिशिष्ट हैं। यह अशोक के समय में बनाथा। दीपवंश में लिखा हैं कि अशोक का पुत्र महेंद्र इसे लंका ले गया था।

#### (३) अभिधम्म पिटक

श्रभिधम्म पिटक में निम्नलिखित प्रंथ सम्मिलित हैं—

(१) धम्मसंगनी—इसमें भिन्न भिन्न लोगों के जीवन का वर्णन हैं।

- (२) विभंग-इसमें शास्त्रार्थ की १८ पुस्तकें हैं।
- (३) कथावत्थु-इसमें विवाद के १००० विषय हैं।
- (४) पुग्गल पन्नत्ति-इसमें शारीरिक गुर्णों का वर्णन है।
- (५) धातुकथा-इसमे तत्त्वों का वर्णन है।
- . (६) यमक—इसमें एक दूसरे से भिन्न या मिलती हुई बातों का वर्णन है।
  - (७) पट्टान—यह श्रास्तित्व के कारणों के विषय में है।

उपर संत्रेप में तीनों पिटकों के विषयों का वर्णन किया गया है। ये तीनों पिटक बुद्ध का जीवनचिरित्र, उनके कार्य तथा बौद्ध कालीन भारतवर्ष का इतिहास जानने के लिये बहुत उपयोगी हैं। यगिप जिस समय ये तीनों पिटक बिश्चित और संगृहीत किये गयं, उस समय लोग लिखना जानते थे, तथापि उसके बाद सैकड़ों वर्षों तक वे केवल करा रखकर रित्त किये गयं। दीपवंश (२०. २०-२१) में लिखा है—"तीनों पिटकों और उनके भाष्यों को भी प्राचीन समय के बुद्धिमान् भिक्षुओं ने केवल मुख द्वारा शिष्टां को सिखलाया।" अतः ई०पू०८० के लगभग तीनों पिटक पहली बार लिपिबद्ध किये गये थे।

प्राचीन थै। स काल का संस्कृत साहित्य — संस्कृत साहित्य का सूत्र काल श्रीर प्राचीन बीद्ध काल प्रायः एक ही है। प्राचीन बीद्ध काल प्रायः एक ही है। प्राचीन बीद्ध काल ई० पू० छठी शताब्दी से ई० पू० २०० तक माना जाता है। इसी तरह सूत्र काल भी ई० पू० २०० या ७०० से ई० पू० २०० तक माना गया है। इस काल के पहले हिंदुओं के श्रपौरुषेय प्रंथ श्रयीत् वेद, ब्राह्मण, श्रारण्यक श्रौर उपनिषद् रचे जा चुके थे। ब्राह्मणों में श्रव तक लेखन-कला का

प्रचार नहीं हुआ था, जिससे ये सब प्रंथ कई शताब्दियों तक केवल स्मरण शिक्त के द्वारा ही सुरिक्ति रक्कों गये। पर ज्यों ज्यों प्रंथों की संख्या तथा आकार बढ़ते गये, त्यों त्यों उन्हें सुरिक्ति रखने की किठनता भी बढ़ने लगी। इसलिये शास्त्रों त्योर सब प्रन्थों की संक्तिप्त से संक्तिप्त रूप में लाने की आवश्यकता हुई। इन्हीं परम संक्तिप्त लेखों को सूत्र कहते हैं। इस काल में सूत्र-प्रन्थ अधिकता से बने; इसलिये यह काल "सूत्र काल" कहलाता है।

सूत्र तीन प्रकार के हैं — श्रीत सूत्र, धर्म सूत्र, श्रौर गृह्य सूत्र । इनके साथ ही साथ या इनके पहले व्याकरण श्रादि के सूत्र बने, जिन्हें स्फुट सूत्र कहते हैं। कई विद्वानों का मत है कि पाणिनि इसी सूत्र काल में हुए; पर कुछ लोगों का कहना है कि वे बुद्ध के पहले के हैं। श्रौत सूत्रों में प्रधान प्रधान यज्ञों की विधियों का वर्णन है। धर्म सूत्रों में सामाजिक श्रौर न्याय सम्बन्धी नियमों का वर्णन है। गृह्य सूत्रों में गृहस्थों के धार्मिक कर्तव्यों श्रौर घरेळ् जीवन का वर्णन है। इन तीनों प्रकार के सुत्रों के मुख्य श्राधार वेद ही हैं। धर्म सूत्रों के बाद स्मृतियों का निर्माण हुश्चा। वर्तमान मनुस्मृति प्राचीन मानव धर्मसूत्र के श्राधार पर बनी है।

सूत्र काल के पहले तक संस्कृत भाषा का ही पूर्ण महत्त्व था। मालूम होता है कि उस समय संस्कृत के संसर्ग से धीरे धीरे प्राकृत भाषा भी उन्नति कर रही थी; पर उस समय तक उसने इतनी उन्नति नहीं की थी कि उसमें मंथ लिखे जाते। यिह उस काल में कुछ प्राकृत मंथ बने भी हों, तो वे कदाचित् ऐसे नीरस और शुष्क थे कि रित्तत नहीं रह सके। सूत्र काल ही में हम प्राकृत भाषा को साहित्य न्तेत्र में पहले पहल श्रवतीर्ण होते हुए

पाते हैं। ब्राह्मण लोग सूत्र काल तक उच्च विषयों में लगे रहे; इसलिये वे राजात्रों के यश श्रौर युद्धों श्रादि का वर्णन करना तथा उनकी स्तुति के गीत गाना अपनी प्रतिष्ठा के प्रतिकृल समफते थे। यही कारण है कि राजनीतिक इतिहास रचित रखने का भार सत लोगों पर पड़ा। कहा जाता है कि जब महर्पि वेद व्यास ने अपने शिष्यों में वेद बाँटे, तब पुराणों का विषय लोमहर्पण सूत को सौंपा। इससे जान पड़ता है कि जब इस विषय को श्रद्ध सममकर ब्राह्मणों ने इसका तिरस्कार किया, तब सूतों ने इसे ऋपनाया । ये सत लोग संस्कृत में ऋधिक प्रवीस नहीं होते थे; इसलिये वे प्राकृत भाषा में ही श्रपनी रचना करते थे। श्रतएव किसी न किसी रूप में पुराणों की रचना सूत्र काल में पहले पहल प्राकृत भाषा ही में हुई। राजा लोग भी ऋपनी तथा ऋपने पूर्व पुरुपों की वंशावली श्रीर इतिवृत्त इन्हीं सूतों से बनवात थे। ये वंशावलियाँ श्रीर इतिवृत्त भी प्राकृत भाषा में ही रचे जाते थे। बाद को पराणां श्रौर राज-वंशावलियों का एक साथ संस्कृत भाषा में उत्था हो गया। इसी से पुराणों में प्राचीन राज-वंशा-विलयाँ भी पाई जाती हैं। पारजिटर साहेब ने श्रपने "डाइनेस्टीज श्राफ़ दि कलि एज" (कलियूग के राजवंश) नामक प्रंथ में सिद्ध किया है कि संकृत के प्राचीन पुरास प्राकृत पुरासों के आधार पर बने हैं। बहुत स्थानों पर तो प्राकृत के श्लोकों को ज्यों का त्यों उठाकर संस्कृत में उनका श्रनुवाद कर दिया है। यहाँ तक कि भविष्य पुराण में कहीं कहीं प्राकृत शब्द के स्थान पर वैसा ही संस्कृत शब्द लाने का प्रयत्न किया गया है, जिससे छन्दोभंग तथा व्याकरण की अशुद्धियाँ भी रह गई हैं। यदि उन स्थानों पर प्राकृत शब्द रख दिये जायँ, तो ये अशुद्धियाँ दूर हो सकती हैं। बौद्ध निकाय मन्थों से प्रकट होता है कि प्राचीन बौद्ध काल में पुराण सुनने की प्रथा उस समय थी, जब कि संस्कृत के पुराण प्रथ नहीं बने थे। इससे सिद्ध होता है कि पुराण प्रथ बहुत प्राचीन हैं और किसी न किसी रूप में वे सूत्र काल में विद्यमान थे।

पुराणों के सिवा रामायण श्रौर महाभारत भी किसी न किसी रूप में इसी प्राचीन बौद्ध काल या सूत्र काल में रचे गये थे; क्योंकि सूत्र मंथों की संस्कृत श्रौर महाभारत तथा रामायण की संस्कृत श्रापस में बहुत कुछ मिलती जुलती है। ई० पू० द्वितीय शतार्त्रा के पातंजल महाभाष्य में महाभारत का उल्लेख श्राया है, जिससे सूचित होता है कि महाभारत ई० पू० द्वितीय शतार्त्री के बाद का नहीं हो सकता। श्राश्वलायन गृद्ध सूत्र में भी महाभारत का उल्लेख श्राया है, जिससे सूचित होता है कि महाभारत श्रपने प्राचीन रूप में सूत्र काल के बाद का नहीं है।

इसी काल में कौटिलीय अर्थशास्त्र, बात्स्यायन का कामसूत्र, भास के नाटक और पातंजल महाभाष्य आदि भी लिखे गये। बहुत सी विद्याओं और कलाओं का उल्लेख "ब्रह्मजाल सुत्त" और "दीच निकाय" नामक बौद्ध प्रंथों में है, जिससे पता लगता है कि इस काल में भिन्न भिन्न विद्याओं और कलाओं के संबंध में प्रंथ अवस्य रचे गये थे।

# चौदहवाँ अध्याय

# प्राचीन बौद्ध काल की शिल्प-कला

प्राचीन बौद्ध काल की इमारतों ऋौर मूर्तियों ऋादि के जो नमूने ऋब तक मिले हैं, उनमें भारतीय शिल्प कला के हजार वर्ष से ऊपर का इतिहास भरा है। ये नमूने मानो दो हजार वर्ष के इतिहास के प्रष्ठ हैं, जिनसे हम भारतीय शिल्प कला की उन्नति श्रौर श्रवनति का पता लगा सकते हैं। इस बीच में भारतवर्ष में तरह तरह के विचारों श्रौर दर्शन शास्त्रों का प्रचार हुआ। कई जातियों के लोगों ने उत्तर की स्त्रोर से भारतवर्ष पर त्र्याकमण किये। इन बाहरी त्र्याकमणों का फल यह हुआ कि देश में कई प्रकार के विचारों का प्रादुर्भाव हुआ। यहाँ अ-संख्य राजधराने राज्य करके सदा के लिये निर्मूल हो गये। इन भिन्न भिन्न जातियों के लोगों के विचार, भाव, उद्देश्य, त्रादर्श ऋौर विश्वास शिल्प कला के प्राचीन उदाहरणों में श्रंकित हैं । श्रतएव मोटे तौर पर देखने से प्राचीन भारतीय शिल्प कला में कदाचित ऋनैक्य और भिन्नता मालुम होगी; पर वास्तव में उस शिल्प कला में किसी प्रकार का अनैक्य या भिन्नता नहीं है। जिस तरह हिन्दु श्रों के भिन्न भिन्न दर्शन शास्त्रों श्रीर धार्मिक भावों का एक मात्र ब्यादर्श वेद ब्यौर उपनिषद् के सिद्धान्त हैं, उसी तरह भिन्न भिन्न प्रकार की श्रीर भिन्न भिन्न समय की शिल्प कला में भी एक आदर्श भाव है। यही आदर्श भाव भारतीय

शिल्प कला में भी दिखाई देता है; और यही उस शिल्प कला की एकता सूचित करता है। भारतीय शिल्प कला के इस "आदर्श भाव" को ऑगरेजी में "आइडियलिडम" कहते हैं। हिन्दू शिल्पकारों ने सदा आदर्श मूर्ति या चित्र बनाने का ही प्रयक्ष किया है। शिल्प कलाही क्यों, सभी बातों में प्राचीन भारतीयों की प्रवृत्ति आदर्शता की ही और रही है। लौकिक जीवन और लौकिक वातों की ओर से वे प्रायः उदासीन ही रहे हैं।

इसी लिये मारतवर्ष की प्राचीन शिल्प कला का धर्म से भी सदा घनिष्ट सम्बन्ध रहा है। प्राचीन भारत के चित्रकार तथा मूर्तिकार अपनी विद्या तथा कला कौशल का उपयोग संसार की साधारण वस्तुओं के सम्बन्ध में नहीं करते थे। उनका मुख्य उद्देश्य देवताओं के चित्र तथा मूर्तियाँ बनाना था। हमारे यहाँ मानव जीवन की घटनाओं के चित्र तथा मानव मूर्तियाँ निर्माण करना चित्रकार तथा मूर्तिकार का धर्म नहीं माना गया है। शुक्राचार्य ने "शुक्रनीति" में कहा है—

अपि श्रेयस्करं नृणां देवविम्बमलक्षणम् । सलक्षणं मत्यंबिम्बं नहि श्रेयस्करं सदा ॥

अर्थात्—"चित्रकार तथा मूर्तिकार के लियेयही श्रेयस्कर है कि वह सदैव देव-मूर्तियाँ बनावे। मनुष्यों की आकृतियाँ अथवा चित्र बनाना केवल बुरा ही नहीं, अपवित्र भी है। देवमूर्ति चाहे कितनी ही भद्दी क्यों न हो, वह सुन्दर से सुन्दर मानव मूर्ति से अच्छी है।" यही कारण है कि प्राचीन भारतवर्ष की जितनी मूर्तियाँ अभी तक मिली हैं, वे प्राय: सब की सब या तो किसी देवता या महापुरुष की हैं या धर्म-संबंधी अन्य घटनाओं के आधार पर बनाई गई हैं।

पर खेद है कि थोड़े से सिक्कों ऋौर भग्नावशेषों को छोड़ कर अभी तक कोई ऐसी मूर्ति या कारीगरी का नमूना नहीं मिला है, जो निश्चित रूप से ऋशोक के पहले का कहा जा सके। ऋतएव भारतवर्ष की प्राचीन शिल्प कला का प्रारंभ ऋशोक के समय से ही समकता चाहिए। हाँ, हाल में श्रीयत काशीप्रसाद जी जायसवाल ने एक नई खोज की है, जिससे भारतीय पुरावत्त्व सम्बन्धी विचारों में बड़ा उलट फेर होने की संभावना है \*। श्रीयत जायसवाल ने श्रपनी खोज का विवरण "बिहार ऐंड श्रोडीसा रिसर्च सोसाइटी" के मखपत्र के मार्च १९१९ तथा दिसम्बर १९१९ वाले त्र्यंकों में छपवाया है। इस खोज का संबंध उन दो बड़ी मूर्तियों से है, जो कलकत्ते के "इन्डियन म्यूजियम" (श्रजायवघर) में रक्ती हैं, श्रौर उस एक बड़ी मूर्ति से है, जो मधुरा के अजायबघर में है। इन तीनों मूर्तियो पर प्राचीन बाह्या श्रज्ञरों में लेख खुदे हुए हैं। ये तीनों मूर्तियाँ श्रव तक यत्त की मूर्तियाँ समभी जाती थीं; पर जायसवाल जी ने इन मूर्तियों के लेखों को पढ़कर बड़ी विद्वत्ता के साथ यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि कलकत्ते के आजायबघरवाली मूर्तियाँ शैशुनाग वंश के उदयिन श्रीर नन्दिवर्द्धन इन दो महाराजाश्रों की हैं, जिनका इतिहास में नाम मात्र मिलता है। तीसरी मूर्ति के बारे में, जो मथुरा के ऋजायबघर में है, जायसवाल जी ने यह निश्चित किया है कि यह मूर्ति शैशुनाग वंश के प्रनापशाली सम्राट् बिम्बिसार के पुत्र महाराज अजातशत्रु की है। बौद्ध प्रथों से सूचित होता है कि

मरस्वतो, जुलाई १६२० में मेरा "भारतीय पुरातल में नई खोज'' नामक लेख देखिये।

जब ऋजातरात्रु गद्दी पर श्राया, तब बुद्ध भगवान् जीवित थे। पर साथ ही यहाँ यह भी कह देना उचित जान पड़ता है कि जायसवाल जा की इस खोज के बारे में श्रन्य विद्वानों में बहुत मत-भेद हैं।

श्रास्तु; मूर्ति या शिल्प कला के जो नमून श्रव तक मिले हैं, वे निश्चित रूप से श्रशोक के पहले के नहीं कहे जा सकते। इसका कारण यह मालूम होता है कि श्रशोक के पहले यर तथा मूर्तियाँ काठ की बनाई जाती थीं। पहले पहल श्रशोक के समय में ही पत्थर की मूर्तियाँ श्रीर भवन बनने लगे। श्रतएव भारतीय मूर्तिकारी या शिल्प कला का श्रारंभ श्रशोक के समय से होता है। श्रशोक के पिता बिन्दुसार श्रीर पितामह चन्द्रगुप्त ने महल श्रीर मन्दिर श्रादि श्रवश्य वनवाये होंगे; किन्तु श्रव उनका कोई चिह्न बाकी नहीं है। कारण यही मालूम होता है कि श्रशोक के पूर्व इमारतें श्रीर मूर्तियाँ काठ की बनाई जाती थीं, जो श्रव बिलकुल नष्ट हो गई हैं।

मौर्य काल की शिल्प कला पूर्ण रूप से स्वदेशी नहीं है। बस पर प्राचीन ईरान की सभ्यता का भी थोड़ा बहुत प्रभाव पड़ा है। अशोक और प्राचीन ईरान के बादशाह दारा के शिला-स्तंभों, शिलालेखों और इमारतों के खन्भों को ध्यानपूर्वक देखने से यही ज्ञात होता है। अशोक के शिलालेखों का ढंग भी बैसा ही है, जैसा ईसा के पाँच सौ वर्ष पहले "पाँसपोलिस" और "नख्सएरुस्तम्" में बादशाह दारा के खुदबाये हुए शिलालेखों का है। प्राचीन ईरान के शिलास्तंभों के शिखर, जो अब तक वहाँ की प्राचीन राजधानी "पाँसपोलिस" और "सूसा" में विद्यमान हैं, घएटाकार होते थे; और उन पर एक दूसरे की ओर पीठ करके बैठे हुए हाथी-घोड़ों, या सिंहों की मूर्तियाँ रहती थीं। ये दोनों बातें त्रशोक के शिलास्तंभों त्रौर भरहूत, साँची, मधुरा तथा बुद्ध गया के स्तूपों के परिवेष्टनों में मिलती हैं। मालूम होता है कि जब त्रशोक के समय में पहले पहल काठ या लकड़ी के स्थान पर पत्थर की इमारतें त्रौर मूर्तियाँ बनाई जाने लगीं,तब उन पर प्राचीन ईरान की मूर्तिकारी तथा स्थापत्य विद्या का बहुत कुछ प्रभाव पड़ा होगा। त्रशोक के सामने ईरान के शिलालेखों, शिला-स्तंभों, इमारतों त्रौर मूर्तियों के उदाहरण थे। उन्हीं को देखकर उसन त्रपने शिलालेख, शिलास्तंभ त्रौर महल त्रादि बनवाये होंगे।

प्रसिद्ध कला-कुराल हावेल साहेव का मत है कि अशोक के स्तंम ईरान के स्तम्मों की नकल नहीं, बिल्क उन स्तम्मों की नकल हैं, जो प्राचीन वैदिक काल में यक्त-स्थानों के चारो श्रोर खड़े किये जाते थे। ये यह्त-स्तम्म राष्ट्र के शिल्पकार बनाते थे। वैदिक काल से हो शिल्पकार लोग राष्ट्र या राज्य के सेवक गिने जाते थे श्रीर उनकी प्रतिष्ठा ब्राह्मणों तथा चित्रयों से कम न थी। मौर्य काल में शिल्प कला की जो शैली प्रचलित थी, वह श्रवश्य प्राचीन वैदिक काल से चली श्रा रही थी। जो लोग यह कहते हैं कि मौर्य काल की शिल्प कला ईरान की शिल्प कला की नकल है, वे श्रम में हैं। मौर्य काल की कारीगरी श्रीर प्राचीन ईरान की कारीगरी में जो समानता दिखलाई पड़ती है, उसका कारण यही है कि श्रति प्राचीन समय में श्रालग श्रालग होने के पहले आर्य और ईरानी बहुत दिनों तक एक साथ रह चुके थे; और जब दोनों श्रालग हुए, तब शिल्प कला की जो शैली प्राचीन समय से चली श्रा रही थी, वही दोनों में बहुत दिनों तक प्रच-

लित रही। हावेल साहेब के मत से अशोक के स्तम्भों के शिखर "घएटाकार" नहीं बल्कि "अधोमुखी कमल" के आकार के हैं; और कमल के फूल भारतवर्ष में बहुत दिनों से ग्रुभ समक्षे जाते हैं।

श्रशोक ने बहुत सी इमारतें, स्तूप, चैत्य, विहार और स्तंभ श्रादि बनवाये थे। कहा जाता है कि तीन वर्षों में उसने चौरासी सहस्र स्तूप निर्माण कराये थे। ईसवी पाँचवीं शताब्दी के आरंभ में जिस समय चीनी बौद्ध यात्री फाहियान पाटलिपुत्र में आया था, उस समय भी श्रशोक का राजमहल खड़ा हुश्रा था; श्रीर लोगों का विश्वास था कि वह देव-दानवों के हाथ का बना हुश्रा था। श्रव उसकी ये सव इमारतें लुप्त हो गई हैं और उनके भग्नावशेप गंगा तथा सोन निद्यों के पुराने पाट के नीचे दवे पड़े हैं। श्रशोक के समय के कुछ स्तूप मध्य भारत में साँची में और उसके श्रास पास हैं। श्रशोक ने गया के पास बरावर नाम की पहाड़ी में "श्राजीविक" संप्रदाय के तपस्वयों के लिये गुफाएँ बनवाई थीं, जिनको दीवारें बहुत ही चिकनी और साक सुथरी हैं।

श्रशोक के बनवाये हुए स्मारकों में पत्थर पर खुदे हुए उसके लेख सब से विचित्र श्रीर महत्व के हैं। कुल मिलाकर ये लेख तीस से श्रिधिक हैं, जो चट्टानों, गुफाश्रों की दीवारों श्रीर स्तम्भों पर खुदे हुए मिलते हैं। इन्हीं लेखों से श्रशोक के इति-हास का सबा पता लगता है। ये लेख लगभग कुल भारतवर्ष में, हिमालय से मैसूर तक श्रीर वंगाल की खाड़ी से श्ररब सागर तक, फैले हुए हैं। ये लेख ऐसे स्थानों में खुदवाये गये थे, जहाँ लोगों का श्रावागमन श्रिधक होता था। ये निम्नलिखित श्राठ भागों में बाँटे जा सकते हैं—

- (१) चतुर्दश शिलालेख—यं निम्नलिखित सात स्थानों में पहाड़ों की चट्टानों पर खुदे हुए पाये जाते हैं—(१) शहबाजगढ़ी, जो पंशावर से चालीस मील दूर उत्तर-पूर्व में है; (२) मानसेरा. जो पंजाब के हजारा जिले में है; (३) कालसी, जो मसूरी से पन्द्रह मील पश्चिम की श्रोर है; (४) सोपारा, जो बम्बई के पास थाना जिले में है; (५) गिरनार पहाड़ी, जो काठियावाड़ में जूनागढ़ के पास है; (६) धौली जो उड़ीसा के कटक जिले में है; श्रोर (७) जौगढ़ जो मदरास के गंजम जिले में है।
- (२) दो कलिंग शिलालेख—ये घौली श्रौर जौगढ़ के चतुर्दश
   शिलालेखों के परिशिष्ट रूप हैं श्रौर बाद को उनमें जोड़े गये थे ।
- (३) लघु शिलालेख—ये उत्तरी मैसूर के (१) सिद्धपुर,
   (२) जतिंग रामेश्वर और (३) ब्रह्मगिरि में; शाहाबाद जिले के
- (२) जातग रामश्वर आर (२) त्रक्षागार म; शाहाबाद ाजुल क (४) सहसराम में; जबलपुर जि़ले के (५) रूपनाथ में; जयपुर रियासत के (६) वैराट में; श्रौर निजा़म की रियासत के (७) भास्की नामक स्थान में पाये जाते हैं।
- (४) भाव शिलालेख—ये जयपुर रियासत में बैराट के पास एक पहाड़ी की चट्टान पर खुदा हुआ था ऋौर आजकल कलकत्ते में रक्ता है।
- (५) सप्त स्तंभलेख—ये निम्नलिखित छः स्तम्भों पर खुदे हुए हैं—िदिल्ली के दो स्तम्भ, जिनमें से एक श्रंबाले के पास (१) टोपरा स्थान से श्रौर दूसरा (२) मेरठ से दिल्ली में लाया गया थाः (३) इलाहाबाद का एक स्तम्भ, जो वहाँ के किले में हैं; (४) लौड़िया श्ररराजः (५) लौड़िया नन्दनगढ़ः श्रौर (६) रामपुर के तीन स्तम्भ जो तिरहुत के चंपारन ज़िले में हैं।

- (६) लघु स्तम्भलेख—ये सारनाथ, कौशांबी और सॉची में पाये जाते हैं। कौशांबीवाला लघु स्तम्भलेख भी उसी स्तंभ पर ख़ुदा है जो इलाहाबाद के किले में है और जो कदाचित् पहले कौशांबी में था।
- (७) दो तराई स्तंमलेख—ये नैपाल की सरहद पर रुमि-न्देई तथा निग्लीव नामक प्रामों में हैं।
- (८) तीन गुद्दालोक ये गया के पास बराबर नाम की पहाई। में हैं।

अशोक के शिलालेखों, शिलास्तम्भो ऋौर उन पर गढ़ी हुई मूर्तियों से उसके समय की भारतीय शिल्प कला का कुछ कुछ श्रतमान हो सकता है। श्रशोक के समय की शिल्प कला का एक बड़ा श्रच्छा उदाहरण उसका एक शिलास्तंभ है। वह चंपारन जिले के लौड़िया नन्दनगढ़ नामक श्राम में खड़ा है। वह स्तंभ ३२ फुट ऊँचा है। उसका पत्थर बहुत हो चिकना है। ऊपर की ऋोर वह कम मोटा होता गया है। उसकी गोलाई नीचे श्राधार के पास ३५॥ इंच श्रौर शिखर के पास २२॥ इंच है। उसका शिखर अधोमुखी कमल के आकार का है और उस पर एक सिंह की मूर्ति है। इसी तरह का एक शिलास्तंभ सार-नाथ (बनारस) में भी है। वह इतना चिकना है कि मालूम होता है, अभी बनकर तैयार हुआ है। उसका भीशिखर अधी-मुखी कमल के आकार का है। शिखर पर चार सिंह-मूर्तियाँ पीठ जोड़े हए हैं। सिंह और शिखर के बीच के भाग में बैल, घोड़े, हाथी तथा सिंह की एक एक मूर्ति है। इन मूर्तियों के बीच के भाग में एक एक धर्मचक (पहिया) भी है.

जो स्वित करता है कि भगवान् बुद्ध ने सारनाथ ही में पहले पहल अपने धर्म का चक चलाया था और बौद्ध धर्म का प्रचार वहीं से आरम्भ हुआ था। सिंहों पर भी एक "धर्मचक" था, जो नष्ट हो गया है। उसके कुछ दुकड़े सारनाथ में, स्तंभ के पास ही, मिले थे। भारतीय पुरातत्व तथा शिल्प कला के विद्वानों का मत है कि किसी दूसरे देश में पशुओं की ऐसी अच्छी, सुंदर, स्वाभाविक और सजीव प्राचीन मूर्ति मिलना कठिन है, जैसी सारनाथ के अशोक-स्तंभ पर है। इन मूर्तियों में प्राचीन ईरान की मूर्तिकारी की कुछ भलक अवश्य है; किन्तु भारतीय मूर्तिकारों ने इस विषय में विदेशियों से चाहे जो बातें महण्ण की हों, पर उन्हें उन्होंने अपने भावों में ऐसा ढाल लिया था कि अब उसमें लोगों को विदेशी प्रभाव का पता मिलना कठिन है।

मौर्य काल के अन्य चार स्मारक चिह्न इन चार स्थानों में मिलते हैं-(१) भरहूत, (२) साँची और (३) अमरावती के स्तूप तथा (४) बुद्ध गया के प्राचीन ध्वंसावरोष । इन चारों का समय इंग्यून तथा रिश बुद्ध गया के प्राचीन ध्वंसावरोष । इन चारों का समय इंग्यून तथा रिश बुद्ध गया के स्तूपों के चारो और पत्थर का घरा या परिवेष्टन है। बनावट से मालूम होता है कि उन पर संगतराश का काम नहीं, किन्तु बढ़ई का काम है। उन पर जो नकाशी है, वह लकई। पर की नकाशी से मिलती जुलती है। जान पड़ता है कि जब पत्थर की इमारतें तथा मूर्तियाँ बनने लगीं, तब जो काम पहले लकड़ी पर होता था, वही पत्थर पर होने लगा। यह बात भरहृत, साँची और गया के परिवेष्टनों तथा तोरणों पर की मूर्तियों और बेल बूटों से अन्छी तरह सिद्ध होती है।

भरहत इलाहाबाद से कोई १२० मील है। वह नागौद राज्य में है। उसका पुराना नाम वरदावती है। सन् १८७३ ईसवी में जनरल कनिंघम नागौद राज्य से होकर निकले। व<mark>हा</mark>ँ उन्हें प्राचीन भरहत के खेंडहरों का पता मिला। वे वहाँ गये। परीचा करने पर उन्हें विदित हुआ कि वहाँ एक बहुत पुराना और बड़ा भारी स्तूप था ऋौर कई एक विहार भी थे। दो तीन बार में उन्होंने स्तूप के आस पास की जमीन खुदवाई। खोदने से कितनी ही मूर्तियाँ, स्तंभ और टूटे फूटे तोरण आदि मिले। बाह्यी अचरों में खुदे हुए सैकड़ों शिलालेख भी प्राप्त हुए। साथ ही गौतम बुद्ध के चरित सबन्धी श्रनेक दृश्य भी खुदे हुए पाये गये । यहाँ के स्तूप का व्यास ६८ फुट श्रीर प्रदक्षिणा का मार्ग २१३ फुट था । उसमें चार प्रवेश-द्वार थे श्रीर सब मिलाकर श्रास्मी खंभे थे। बौद्ध जातकों में जो कथाएँ हैं, वे सब चित्र या मूर्ति रूप में इन खंभों श्रीर तोरणों पर ख़ुदी हुई थीं। खोदने से कितने ही यत्त्रों, यत्तिणियों, देवताओं श्रौर नागराजों श्रादि की बड़ी ही सन्दर श्रज्ञत मूर्तियाँ मिलीं। कनिंघम साहब ने ये सब बस्तुएँ कलकत्ते भेज दों। वहाँ वे श्रजायबघर में रक्खी हैं। प्राचीन शिलालेखों श्रौर सिकों से जनरल किनंघम ने यह सिद्ध किया कि भरहत का स्तूप कम से कम ई० पू० २४० का है।

भूपाल राज्य में भिलसा गाँव के निकट कई स्तूप-समृह हैं। किनियम साहब ने पहले पहल इनका वृत्तान्त सन् १८५४ ई० में प्रकाशित किया था। इन स्तूपों में सब से प्रधानसाँची का एक बड़ा स्तूप है। यह स्तूप ५४ फुट ऊँचा है श्रौर श्राधार के ठीक ऊपर इसका व्यास १०६ फुट है। इसके चारो श्रोर जो

परिवेष्टन है, उसका घेरा पूरब से पच्छिम को १४४ फुट श्रौर उत्तर से दक्खिन को १५१ फुट है। यह परिवेष्टन गोलाकार है। इसके ८ फट ऊँचे घठपहल खम्भे एक दूसरे से दो दो फट की दरी पर हैं। वे सिरे पर तथा बीच में भी मोटे मोटे पत्थरों से जुड़े हुए हैं। इन खंभों ऋौर पत्थरों पर बेल बूटों का इतना ज्यादा काम है कि उन बेल बूटों से वे बिलकुल ढक से गये हैं। साँची का यह स्तूप संभवतः अशोक के समय में बना था। उसके परिवेष्टन के प्रत्येक भाग पर जो लेख खुदे हैं, उनसे विदित होता है कि वे भिन्न भिन्न मनुष्यों के बनवाये हुए हैं। स्तूप का परिवेष्टन तथा उसके चारों फाटक या तोरण अशोक के बाद के हैं। उनका समय ई० पू० दूसरी शताब्दी माना जाता है। चारो तोरखों पर संगतराशी का बहुत उत्तम काम है। उन पर बुद्ध के जीवन की प्रधान प्रधान घटनाएँ ख़दी हैं। इसके सिवा उन पर जातकों के दृश्य भी ख़ुदे हैं। कहीं भक्तों का जलस निकल रहा है, कहीं स्तूप की पूजा हो रही है, कहीं युद्ध हो रहा है ऋौर कहीं स्त्रियाँ तथा पुरूप खाते पीते ऋौर श्रानन्द करते हैं।

कृरणा नदी के मुहाने के निकट उसके दिल्ला किनारे पर अमरावती है। यहाँ बहुत दिनों तक दिल्ला भारत के आन्ध्र राजाओं की राजधानी थी। यहाँ का स्तृप अब नहीं है। पर ह्वेन-स्सांग जब यहाँ आया था, तब यह विद्यमान था। इस स्तृप के चारो ओर भी एक परिवेप्टन या घेरा था। उस परिवेप्टन पर भी बहुत उत्तम कारीगरी का काम है। उस पर भी बुद्ध के जीवन की घटनाएँ और जातक कथाओं के दृश्य खुदे हें।

अमरावतीवाले स्तूप के परिवेष्टन का निर्माण काल ईसवी दूसरी शताब्दी माना जाता है। पर स्तूप उससे बहुत पुराना है।

बुद्धगया में भी पत्थर का पुक प्राचीन परिवेष्टन या घेरा है। यह मौर्य काल का सब से प्राचीन परिवेष्टन माना जाता है। पहले यह उस बोधि वृद्ध के चारों चोर था, जिसके नीचे बुद्ध भगवान ने बुद्धत्व प्राप्त किया था। डाक्टर फार्युसन ने इस परिवेष्टन का समय २५० ई० पू० माना है। इस पर भी बहुत उत्तम कारीगरी है।

प्राचीन राजगृह (राजगिर) में जो पुरानी दीवारें श्रौर भग्ना-वशेष हैं, वे मौर्य काल के पूर्व के श्रयोत् ई० पू० छठी शताब्दी के माने जाते हैं । कहा जाता है कि शैद्युनाग वंश के राजा बिम्बि-सार ने प्राचीन राजगृह उजाङ्कर एक नवीन राजगृह बसायाथा।

मौर्य काल की चित्रकारी का एक नमूना सरगुजा रियासत में रामगढ़ पहाड़ी की जोगीमारा नामक गुफा में है। यहाँ के चित्र प्राय: घुँघुले पड़ गये हैं; पर खब भी उनका ख्रस्तिल है। बाक्टर ब्लाक ने उनका समय ई० पू० तीसरी शताब्दी निश्चित किया है।

प्राचीन समय में जहाँ बड़े बड़े स्तूप होते थे, वहाँ भिक्षुत्रों के रहने के लिये विहार और पूजा के लिये चैत्य अथवा मन्दिर भी होते थे। विहार की बनावट वैसी ही होती थी, जैसी प्राय: हिन्दुओं के मकानों की होती हैं; अर्थात् बीच में एक ऑगन रहता था और उसके चारो और भिक्षुओं के रहने के लिये कमरे बने रहते थे। बौद्ध विहारों में सब से पहला नालन्द का प्रसिद्ध विहार है, जिसे हेन्द्सांग ने सातवीं श्वाब्यी में देखा था।

बौद्ध चैत्यों या मन्दिरों के बारे में विशेष बात यह है कि वे

उँची उँची चट्टानों में काटकर बनाये जाते थे। बिहार में चैत्य की एक गुफा है। कहा जाता है कि यही राजगृह की वह सतपिन्न गुफा है, जिसमें बुद्ध के निर्वाग्य के बाद बौद्धों की पहली महासमा हुई थी। गया से १६ मील उत्तर अनेक गुफाओं का एक समृह है। बनमें सब से मनोरंजक गुफा "लोमश ऋषि की गुफा" के नाम से प्रसिद्ध है। उसकी छत्त नुकीली छत्ताकार है और उसके मुँह पर सादे पत्थर का काम है। ये सब चैत्य ई० पू० तीसरी शताव्दी के खुदे हुए कहे जाते हैं। पश्चिमी घाट में चार पाँच चैत्य की गुफाएँ हैं। उनमें से माजा, कोन्दाने, पीतलखोरा, वेदसा और नासिक की चैत्य गुफाएँ मुख्य हैं। पहले चार स्थानों कीगुफाएँ ई० पू० तीसरी शताव्दी की और अन्तिम स्थान की चैत्य गुफा ई० पू० दूसरी शताव्दी की मानी जाती है।

प्राचीन बौद्ध काल की शिल्प कला के नमूनों को देखने से पता लगता है कि उस समय भारतवर्ष सुख और समृद्धि से पूर्ण था। लोग स्वतंत्र, सुखी और चिन्ता-रिहत थे। मौर्य काल की मूर्तिकारी में उस समय का चित्र मलक रहा है। बौद्ध काल में श्रीर विशेष करके अशोक के समय में बौद्ध धर्म के प्रभाव से समाज के सिक्ष मिन्न आंग धीरे धीरे एक हो रहे थे। इस अवस्था का चित्र भरहूत और सौंची के स्त्र्मों के चारो और के पित्वेष्टनों और तोराणों में साफ दिखाई देता है। उस समय मूर्तिकार को मूर्तिकारो के उन कठिन नियमों में जकड़बन्द नहीं होना पड़ता था, तो आगे चलकर गुप्त काल में प्रचलित हो गये थे। उस समय की मूर्तियों में एक प्रकार की सजीवता, सादापन और प्राकृतिकता है, जो बाद की मूर्तियों में नहीं मिलती।

प्राचीन बौद्ध काल की मूर्तिकारी में एक विशेष बात ध्यान देने योग्य है। उस काल की बनी हुई जुद्ध भगवान की मूर्ति कहीं नहीं मिलती। इसका एक मात्र कारण यही है कि पूर्वकालीन बौद्धों ने बुद्ध के "निर्वाण" को यथार्थ रूप में माना था । जिसका निर्वाण हो चुका था, उसकी प्रतिमा भला वे क्यों बनाते ? शनैः रानैः जब महायान संप्रदाय का प्रादुर्भाव हुन्ना, तब गौतम बुद्ध देवता रूप में पूजे जाने लगे श्रीर उनकी मूर्तियाँ बनने लगीं। प्राचीन बौद्ध काल में बुद्ध भगवान का श्रस्तित्व कुछ चिह्नों से सूचित किया जाता था; जैसे "बोधि वृत्त" (पीपल का पेड़), "धर्म-चक" श्रथवा "स्तूप" श्रादि। इनमें से प्रत्येक चिह्न बुद्ध के जीवन की किसीन किसी प्रधान घटना का सूचक है। पीपल का बृज्ञ यह सूचित करता है कि बुद्ध ने इसी पेड़ के नीचे बैठकर बुद्ध पद प्राप्त किया था। इसी तरह चक्र या पहिया बुद्ध के धर्म-प्रचार के आरम्भ का सूचक है और स्तूप उनके निर्वाण (मृत्य) का चिह्न है। इन चिह्नों से वे स्थान सचित किये जाते हैं, जहाँ ये प्रधान घटनाएँ हई थीं।

मौर्य काल की मूर्तियों में पुरुषों की वक्ष-सामग्री एक धोती मात्र थी। शरीर का ऊपरी भाग विलकुल नम रहता था। इस काल की मूर्तियों में ऋँगरखा या कुरता कहीं नहीं मिलता। सिर पर एक सुँड़ासा या पगड़ी रहती थी। पुरुषों और विशेष करके क्षियों की सूर्तियाँ गहनों से लदी हुई मिलती हैं। इस काल की मूर्तियों के सिर लम्बे, चेहरे गोल और भरे हुए, आँखें बड़ा बड़ी, आँठ मोटे और कान प्रायः लम्बे हैं। पुरुषों की पगड़ी या सुँड़ासा इतना अधिक उभड़ा हुआ है कि उसके कारण शरीर के श्रंदाज से सिर बड़ा मालूम होता है। क्षियों की मूर्तिकों में भी केवल नीचे का भाग वक्ष से ढका हुशा मिलता है। उपर का भाग, पुरुषों की तरह, बिलकुल नग्न रहता है। पुरुषों श्रौर क्षियों की मूर्तियों में जो सब से बड़ा श्रन्तर है, वह केवल यही है कि क्षियों के गहने श्रौर सिर के वक्ष श्रिधिक बहुमूल्य तथा सुन्दर मालूम होते हैं।

द्वितीय खण्ड

(मौर्य-साम्राज्य के अस्त से ग्रप्त साम्राज्य के उदय तक)

बौद्ध-कालीन भारत

#### पहला अध्याय

# राजनीतिक इतिहास मौर्य काल के बाद देशी राजवंश

# शुंग वंश्व

शुंग वंश की स्थापना—पहले खंड के सातवें ऋध्याय के अनत में लिखा जा चुका है कि सेनापति पुष्यमित्र ने ई० पू॰ १८४ के लगभग ऋपने खामी बृहदृथ मौर्य को मारकर मौर्य साम्राज्य ऋपने ऋधिकार में कर लिया था। उसने एक नवीन राजवंश की नींव डाली, जो इतिहास में शुंग कहलाता है।

शुंग राजाओं का राज्य-विस्तार—शुंग राजाओं के राज्य में मौर्य साम्राज्य के बीचवाले कुल प्रांत शामिल थे। मालूम होता है कि आजकल के बिहार, तिरहुत और संयुक्त प्रांत में शुंग वंश का राज्य फैला हुआ था। पंजाब संभवतः उनके राज्य के बाहर था। मौर्य राजाओं की तरह उनकी राजधानी भी पाटलि-पुत्र ही थी।

मिलिन्द (मिनैन्डर) का झाक्रमण्—कावुल और पंजाब दोनों उन दिनों मिनैन्डर नामक एक यूनानी राजा के अधीन थे। उसने ई० पू० १५५ के लगभग पुष्यमित्र के राज्य पर हमला करके सिन्धु नदी के मुहानेवाला देश, मुराष्ट्र (काठियावाड़), पश्चिमी किनारे का कुछ प्रान्त तथा मथुरा अपने राज्य में मिला लिया। उसने राजपूताने में चित्तौर के पास मध्यमिका (आज-कल के "नागरी" नामक स्थान ) पर तथा अवध के दिक्सिन में साकेत नामक स्थान पर भी हमला किया। वह पाटिलपुत्र राज-धानी पर भी हमला करने को तैयार था। बड़े भयंकर युद्ध के बाद वह परास्त किया गया श्रौर लाचार होकर उसे जीते हुए प्रदेशों को छोड़कर पीछे हट जाना पड़ा। तभी से सन् १५०२ ई० तक भारतवर्ष पर किसी युरोपीय का हमला नहीं हुआ। १५०२ ई० में वास्को डि गामा ने कालीकट में प्रवेश किया था।

खारवेल का इमला—ई० पू० १५५ के लगभग या उससे कुछ पहले किलंग के राजा खारवेल ने भी मगध पर आक्रमण किया। "खारवेल के शिलालेख" \* से पता लगता है कि उसने पुष्यमित्र को युद्ध में परास्त किया; और कदाचित् मगध राज्य की पूर्वी सीमा को अपने राज्य में मिला लिया। पर यह विजय कदाचित् स्थायी न थी।

पुष्यभित्र का अश्वमेश यह—पुष्यभित्र के पुत्र श्रप्तिमित्र ने भी इसी समय के लगभग विदर्भ (बरार) के राजा पर विजय प्राप्त की। कालिदास के "मालविकाग्निमित्र" नाटक में इसी श्रप्तिभित्र का वर्णन है। श्रस्तु; इन सब विजयों के कारण पुष्यभित्र श्रपने को उत्तरी भारत का चक्रवर्ती सम्राट् सममने लगा। श्रतएव इन विजयों के स्मरणार्थ उसने श्रयमेध यहा किया। श्रयमेध यहा के लिये जो घोड़ा होड़ा गया था, उसकी रज्ञा का भार पुष्यभित्र

खारवेल का शिलालेख कटक से ११ मील दूर उदयगिरि पहाड़ी की हाडी-गुल्का नामक गुका में एक चट्टान पर खुदा हुआ है।

के पोते बसुमित्र को दिया गया । बुन्देलखराड और राजपूताने के बीच जो सिंधु नदी है, उसके िकनारे पर श्रश्य की रला करते हुए वसुमित्र की सुठभेड़ यवनों की एक सेना से हुई । ये यवन लोग कदाचित् मिर्नेंडर की उस सेना में के बचे हुए थे, जिसने राजपूताने में मध्यमिका (नागरी) को घेरा था। इस प्रकार समस्त राष्ट्रश्रों को परास्त करने के उपरान्त पुष्यमित्र ने अश्वमेध यज्ञ प्रारंभ किया । इस यज्ञ में कदाचित् महाभाष्यकार पतंजिल ऋषि भी उपस्थित थे । त्रपने महाभाष्य में उन्होंने इस यज्ञ का इस तरह पर उल्लेख किया है, मानों यह यज्ञ उनके समय में ही हुआ हो \* । इस अश्वमेध यज्ञ से यह सूचित होता है कि अशोक के समय में जो ब्राह्मण-धर्म तथा ब्राह्मणों का प्रभाव हीन श्रवस्था को प्राप्त हो चुका था, उसने फिर पलटा खाया और सिर उठाना शुरू किया ।

बौद्धी पर पुष्यिमत्र के अत्याचार—बौद्ध प्रंथों से सूचित होता है कि पुष्यिमत्र ब्राह्मण धर्म का पुनरुद्धार केवल शान्तिपूर्ण उपायों से करने में ही संतुष्ट न था। कहा जाता है कि उसने बौद्धों पर बड़े भयानक अत्याचार किये। उसने मृगध से पंजाब में जालंधर तक अनेक संघाराम जलवा दिये और अनेक भिक्षुओं को मरवा डाला। जो भिक्षु उसकी तलवार से बच गये, वे दूसरे राज्यों में भाग गये। कदाचित् बौद्ध प्रंथकारों का यह वर्णन अतिरायोक्ति-पूर्ण हो, पर इसमें कुछ सार अवश्य है।

<sup>•</sup> पतंत्रलि ने इस यज्ञ का उल्लेख इस प्रकार किया है—"इह पुध्यित्रं -याजवामः" ( कर्यात् "यहाँ हम पुष्यित्र का यज्ञ कराते हैं")। Indian Antiquary; 1872; p. 300.

पुष्यभित्र के वंशज-बहुत दिनों तक राज्य करने के बाद ई० पू० १४८ के लगभग पुष्यमित्र का देहान्त हुन्ना । उसके बाद उसका पत्र अग्निमित्र गही पर बैठा। अपने पिता के समय में वह शंग राज्य के द्त्रिग्णी प्रान्तों पर शासन करता था। उसने थोडे ही दिनों तक राज्य किया। इसके बाद उसका भाई सुज्येष्ट राज्य का उत्तराधिकारी हुआ। सुज्येष्ठ के बाद अग्निमित्र का पुत्र वसुमित्र राज-सिंहासन पर बैठा । वसुमित्र के बाद छुंग वंश का कोई राजा ऐसा नहीं हुआ, जिसका उल्लेख यहाँ किया जाय। मालम होता है कि शंग वंश के श्रन्तिम राजाओं के समय देश में श्रशान्ति फैली हुई थी। इस वंश का श्रन्तिम राजा देवभूति या देवभूमि था। कहा जाता है कि वह बड़ा दुश्चरित्र श्रौर व्यभिचारी था। उसका मंत्री काएव वंश का वसुदेव नामक एक ब्राह्मए था। उसने श्रपने स्वामी को मारकर राज्य का श्रधिकार ले लिया। अनुमान होता है कि शुंग वंश के अन्तिम राजा नाम मात्र के राजा थे। वे ध्वपने ब्राह्मण मंत्रियों के हाथ की कठपुतली थे। वास्तव में राज्याधिकार ब्राह्मण मंत्रियों के हाथ में ही था।

## काण्व वंश

बसुदेव और बसके उत्तराधिकारी—शुंग वंश के श्रांतिम राजा देवभूति या देवभूभि को मारकर मन्त्री वसुदेव ने ई० पू० ७२ में कायव राज वंश की स्थापना की। वसुदेव के बाद इस राजवंश में तीन राजा श्रीर हुए। कुल मिलाकर इस राजवंश ने केवल ४'१ वर्षों तक राज्य किया। इससे मालूम होता है कि कायव राजाश्रों का राज्य-काल बहुत श्रशान्ति-मय था। इन राजाश्रों के बारे में कुछ विशेष बात झात नहीं है। केवल श्रांतिम राजा सुरामन कायव के बारे में यह कहा जाता है कि वह आंध्र या शातवाहन वंरा के किसी राजा के हाथ से ई० पू० २७ में मारा गया। चस समय आन्ध्रों का राज्य दिष्ण में पूर्वी समुद्र से पश्चिमी समुद्र तक फैला हुआ था। पुरायों के अनुसार आन्ध्र वंश की स्थापना कायव वंश के बाद हुई; अतएव पुरायों के मत से अन्तिम कायव-राजा का मारनेवाला आन्ध्र वंश की स्थापना अशोक के बाद ही ई० पू० २२० के लगभग हुई होगी। अतएव सुरामन कायव का मारनेवाला सिमुक नहीं, बल्कि कोई और आन्ध्र राजा रहा होगा। वह आन्ध्र राजा कीन था, यह निश्चित रूप से कहना असंभव है। मोटे तौर पर यह कहा जा सकता है कि सुशर्मन का मारनेवाला कुन्तल शातकियीं, शात शातकियीं और पुल्जमिय प्रथम इन तीनों आन्ध्र राजाओं में से कोई एक रहा होगा; क्योंकि ई० पू० २७ इन्हीं तीनों आन्ध्र राजाओं में से किसी एक राजा के राज्य काल में पड़ता है।

### आन्ध्र वंश

आन्ध्रों का सब से प्राचीन उस्लेख—चन्द्रगुप्त मौर्य के समय में त्रान्ध्र लोग गोदावरी और कृष्णा निदयों के बीचवाले प्रांत में पूर्व की त्रोर रहते थे। उनकी सैनिक शिक्त बहुत बढ़ी चढ़ी थी। वह केवल चन्द्रगुप्त मौर्य की सैनिक शिक्त से खतर कर थी। उस समय ज्ञान्ध्र देश में तीस बढ़े बढ़े नगर और ज्ञानेक प्राम थे। नगरों के चारों और चहार-दीवारियाँ रहती थीं। उनकी सेना में एक लाख पैदल, दो हजार सवार और एक हजार हाथी थे #। उनकी राजधानी कृष्णा नदी के किनारे पर श्री-काक़ज़म थी। उस समय यह जाति स्वतन्त्र थी। इस बात का ठीक पता नहीं है कि किस समय आन्ध्र लोग मौर्य साम्राज्य की श्रधीनता स्वीकृत करने के लिये विवश किये गये। अशोक के राज्य-काल में आन्ध राज्य मौर्य साम्राज्य के अंतर्गत करद राज्यों में गिना जाता था †। अशोक की मृत्यु के बाद अवसर पाकर साम्राज्य के दूरवर्ती प्रान्त स्वतंत्र हो गये। श्रान्यों ने भी उसी श्रवसर एक बड़ा भारी स्वतन्त्र राज्य स्थापित किया।

सिमुक और कृष्ण-इस स्वतन्त्र राज्य की स्थापना सिमुक नामक त्रान्य राजा ने ई० पू० २२० के लगभग की । इस नवीन राज्य की शक्ति दिन पर दिन बढने लगी; यहाँ तक कि वंश के दूसरे राजा कृष्ण के राज्य काल में ही इसका विस्तार पूर्वी घाट से पश्चिमी घाट में नासिक तक हो गया। इसके बाद आन्ध् राजात्रों का नाम नहीं सुनाई पड़ता। उनमें से केवल एक राजा ने सशर्मन काएव को मारकर ई० प० २७ के लगभग मगध को श्रापने राज्य में मिला लिया।

हाल शातवाहन-इस राजवंश का हाल शातवाहन नामक राजा ऋपनी विद्या और साहित्य सेवा के लिये प्रसिद्ध है। इसके समय में प्राकृत भाषा बहुत उन्नत घवस्था में थी। उसने प्राकृत भाषा और प्राकृत कविता की बड़ी चन्नति की । उसने स्वयं प्राचीन महाराष्ट्री भाषा में ७०० पद्य लिखे थे, जो "सप्त शतक" के नाम से प्रसिद्ध हैं। कहा जाता है कि पैशाची भाषा में "बहत्कथा"

<sup>\*</sup> Pliny; Book VI; 21, 22, 23, † अशोक का त्रबोदरा शिलालेख ।

श्रीर "कातन्त्र" नामक संस्कृत व्याकरण ये दोनों प्रन्थ भी उसी के समय में लिखे गये थे।

आगन्ध राज्य का अधःपतन—विष्णु पुराण के अनुसार इस-वंश में तीस राजा हुए श्रीर उन सब ने कुल मिलाकर ४५६ वर्ष तक राज्य किया। इस वंश का श्रंतिम राजा पुलुमायि उतीय था। इस राजवंश का श्रधःपतन किन कारणों से हुझा, इसका कोई पता नहीं है। केवल इतना कहा जा सकता है कि ईसवी सन् की उतीय शताब्दी में इस राजवंश का श्रधःपतन हुआ। पर इस शताब्दी का इतिहास ऐसे श्रन्थकार में पड़ा है कि उसमें होनेवाली घटनाश्रों के बारे में कुल लिखना श्रसंमव है।

# मौर्य काल के बाद विदेशी राजवंश

श्रशोक की मृत्यु के बाद मौर्य साम्राज्य बिन्न भिन्न हो गया। वसके दूरवर्ती प्रान्त स्वतन्त्र होकर श्रालग श्रालग राज्य बन गये। पश्चिमोत्तर सीमा विदेशियों के श्राक्रमण से सुरित्तत नरह सकी। एक के बाद दूसरी विदेशी जातियाँ इन सीमाश्रों के पार कर भारतवर्प में श्राने लगीं। इन विदेशी जातियों के नाम कम से यवन (यूनानी), राक (सीथियन), पार्थव (पार्थियन) श्रौर कुषण हैं। इन जातियों ने भारतवर्ष पर श्राक्रमण करके यहाँ। श्रापने श्रापने श्रापने सामि हिस इतिहास कम, से नीचे दिया जाता है।

# यवन ( यूनानी ) राजवंश

सिकन्दर और सेल्यूकस के आक्रमण—सिकन्दर पहला यूनानी था, जिसने भारतभूमि पर आक्रमण किया। जब ई० पू० ३२६ में वह भारतवर्ष से वापस गया, तब उसके अधीन भारतवर्ष के तीन प्रान्त थे—सिन्धु नदी के पश्चिम का देश परोपनिसदै, पंजाब और सिन्ध । पर दस ही वर्ष के अन्दर ये तीनों
प्रान्त यूनानी सत्ता से निकलकर फिर से खाधीन हो गये।
सिकन्दर के अनन्तर सीरिया देश के सेल्यूकस नामक यूनानी
राजा ने ई० पू० ३०५ में फिर से भारत के उन भागों पर
आक्रमण करना चाहा; पर बली चन्द्रगुप्त मौर्य के सामने उसका
वस न चल सका। अन्त में कावुल, कन्धार और हिरात ये तीन
प्रान्त थता अपनी बेटी एथीना चन्द्रगुप्त को देकर उसे सन्धि कर
लेनीपड़ी। ये प्रान्त चन्द्रगुप्त, बिन्दुसार और अशोक इन तीन मौर्य
राजाओं के अधीन रहे। यूनानी इतिहास-लेखकों के इतिहासों से
पता चलता है कि सेल्यूकस का राज्य भूमध्य सागर से हिन्दूकुश
तक था। उसका देहान्त ई० पू० २६२ या २६१ में हुआ।

पिटिश्रोकस धीश्रस—सेल्यूक्स के बाद उसका पोता एन्टिश्रोकस थीश्रस उसका उत्तराधिकारी हुत्रा । वह बहुत ही दुराचारी श्रीर कमजोर बादशाह था । उसके समय में सेल्यू- कस के स्थापित किये हुए साम्राज्य से बैक्ट्रिया श्रीर पाथिया ये दो बड़े बड़े प्रान्त स्वतन्त्र हो गये । बैक्ट्रिया का प्रान्त श्रकगानिस्तान के उत्तर में श्रोक्सर (श्रमू) नदी श्रीर हिन्दू कुश पर्वत के बीच में था । इसे श्राज्यकत बलल कहते हैं । पाथिया वा प्रान्त कारस के रेगिस्तान के उस श्रीर कैरिपयन सागर के दित्तगुन्व में था । उस समय बलल का प्रान्त बहुत सभ्य था श्रीर उसमें लगभग एक सहस्र बड़े बड़े नगर थे ।

डिओडोटस प्रथम-बैट्रिक्या में सिल्यूकस के साम्राज्य के

विरुद्ध स्वतन्त्रता के लिये जो बलवा हुआ, उसका अगुआ वहाँ का यूनानी गवर्नर डिओडोटस था! बैंक्ट्रिया को स्वतंत्र करने के बाद वह स्वयं वहाँ का राजा बन बैठा। उसने थोड़ ही दिनों तक राज्य किया। उसके बाद उसका बेटा डिओडोटस द्वितीय ई० पू० २४५ के लगभग राजगही पर बैठा।

यूथिडेमस—इसके विकद्ध एक दूसरे वंश के यूथिडेमस नामक यूनानी ने बलवा करके ई० पू० २३० के लगभग राज्य का अधिकार अपने हाथ में कर लिया। यूथिडेमस और एन्टि-श्रोकस थीश्रस के बीच बहुत दिनों तक युद्ध हुआ। श्रन्त में ई० पू० २०८ के लगभग दोनों में सन्धि हो गई श्रौर एन्टिशो-कस थीश्रस ने वैक्ट्रिया की स्वतंत्रता स्वीकृत कर ली। उसने यूथिडेमस को श्रपनी लड़की भी व्याह दी।

काबुल पर पिट्झोकस थीझस का हमला—इसके बाद एन्टिझोकस थीझस ने हिन्दूकुश पार करके ई० पू० २०६ में काबुल के राजा सुभागसेन पर हमला किया। पर यह एक स्राक्तमण मात्र था। इसका कोई स्थायी परिणाम नहीं हुआ।

भारत में डेमेट्रिश्चस का अधिकार—यूथिडेमस के बाद उसका बेटा डेमेट्रिश्चस बैंक्ट्रिया का बादशाह हुआ। उसने ई० पू० १९० के लगभग हमला करके काबुल, पंजाब और सिंध को अपने राज्य में मिला लिया। पर वैक्ट्रिया से लगातार दूर रहने के कारण बलख पर से उसका कटजा ढीला पड़ गया। इस लिये यूकेटाइडीज नामक एक यूनानी ने ई० पू० १७५ के लगभग बलवा करके वैक्ट्रिया पर अधिकार कर लिया। उसने भारतवर्ष में डेमेट्रियस से भी युद्ध किया और काबुल, सिंध तथा उत्तरी पंजाब पर अधिकार कर लिया।

यूकेटाइडीज़ के उत्तराधिकारी—यूकेटाइडीज के बाद उसके तथा यूथिडेमस के वंश के बहुत से छोटे छोटे यूनानी राजा हुए, जिन्होंने बेक्ट्रिया, काबुल, पंजाब और सिंध को आपस में बाँट लिया। सिकों से इस तरह के कम से कम ४० यूनानी राजाओं के नाम मिलते हैं। उनमें से उल्लेख योग्य केवलतीन ही हैं—एक मिलिद (मिनेंडर), दूसरा एंटिएल्काइडस और तीसरा हमंग्रस।

मिलिन्द (मिनेण्डर)—ऊपर लिखा जा चुका है कि मिलिन्द नं, ई०पू० १५५ के लगभग, पुष्यमित्र के राज्य पर हमला करके सुराष्ट्र (काठियावाइ), मथुरा तथा सिंधु नदी के मुहानेवाला प्रान्त खपने राज्य में मिला लिया था। उसने ई० पू० १६० से १४० तक काचुल और पंजाब पर राज्य किया। वह बौद्ध धर्मावलंबी था। यही एक ऐसा यूनानी राजा है, जिसका नाम भारतवर्ष के प्राचीन साहित्य में मिलता है। "मिलिन्दपन्हों" पाली साहित्य का एक बहुत ही उत्तम रख्न है। उसमें मिलिन्द बौद्ध मिश्च नागसेन से शंकाएँ तथा प्रश्न करता है और नागसेन उन शंकाओं का समाधान करता है। पंजाब में इस राजा की राजधानी शाकल या सागल थी। आजकल का स्थालकोट ही कदाचित् प्राचीन शाकल है।

पन्टिपल्काइडस—इस राजा का नाम ग्वालियर रियासत में भेलका के पास बेसनगर के एक शिलालेख में मिला है। यह शिलालेख एक स्तंभ पर खुदा है। इस से पता लगता है कि यह स्तंभ श्रीकृष्ण (वासुदेव) भगवान के प्रीत्यर्थ स्थापित किया गया था। यह स्तंभ तत्त्रशिला-निवासी, डीक्योन के पुत्र, हेलिक्यो-डोरस की काज्ञा से बनाया गया था। इस हेलिक्योडोरस को एन्टिएल्काइडस ने अपनी राजधानी तत्त्रिशला से बिदिशा के राजा काशीपुत्र भागमद्र के पास इसी काम के लिये भेजा था। यह शिलालेख बढ़े महत्व का है। इससे एक बात तो यह सूचित होती है कि उस समय विदिशा (भेलसा) के राजा और तत्त्रिशला के यवन-राज के बीच राजनीतिक सम्बन्ध था। दूसरे यह कि उस प्राचीन समय में कुछ यवनों ने हिंदू धर्म महर्ग कर लिया था। इस शिलालेख में एंटिएल्काइडस "भागवत" (विष्णु का भक्त) कहा गया है। इस शिलालेख का समय ई० पृ०१४० और १३० के बीच माना जाता है ।

हर्मे अस—यह अन्तिम यूनानी राजा था, जिसने पंजाब और सीमा प्रान्त पर राज्य किया। इसी के समय में काबुल और कंघार पर कुषणों का आक्रमण हुआ और भारतवर्ष से यूनानी राजाओं का राज्य सदा के लिये घठ गया। इसके राज्य का अन्त कदाचित् ई० पू० २५ में हुआ था।

भारतवर्ष पर यूनानी सभ्यता का प्रभाव — पश्चिमोत्तर सीमा तथा पंजाब पर यूनानी राजाओं का शासन डेमेट्रिअस से हर्मेश्वस तक अर्थात् लगातार लगभग २५० वर्षों तक रहा। साधारण तौर पर युरोपीय विद्वानों का यह मत है कि इस बीच में भारतवर्ष पर यूनानी सभ्यता का बहुत अधिक प्रभाव पड़ा। कुछ युरोपियन विद्वान् यह भी कहते हैं कि अप्रत्यक्ष रीति पर मौर्य साम्राज्य सिकंदर के आक्रमण का ही परिणाम है। एक विद्वान् ने तो यहाँ तक कह डाला है कि चंद्रगुप्त ने सेस्यूकस

<sup>•</sup> जरनल आफ दि रायल एशियाटिक सोसाइटी; १६०६-१•.

की त्राधीनता स्त्रीकृत कर ली थी। पर प्रसिद्ध इतिहासझ पर-लोकवासी बिन्सेन्ट स्मिथ ने पूरी तरह से इस मत का खरहन कर दिया है। उनका मत है कि भारतवर्ष पर यूनानी सभ्यता का जो प्रभाव पड़ा, वह न पड़ने के समान था। इस संबंध में उन्होंने जो कुछ लिखा है, उस का•सारांश यहाँ दिया जाता है \*।

"कुछ लेखकों का विचार है कि मौर्य साम्राज्य पर सिकंदर के आक्रमण का बहुत अधिक प्रभाव पढ़ा; पर यह ठीक नहीं है। भारतवर्ष में सिकंदर केवल उन्नीस महीने रहा। ये उन्नीस महीने भी सिर्फ लड़ाई मगड़े और भयानक मारकाट में बीते। भारतवर्ष में अपना साम्राज्य खड़ा करने का जो कुछ उसका विचार रहा हो, पर वह उसकी मृत्यु के बाद बिलकुल निष्फल हो गया। उसकी मृत्यु के दो वर्ष के अन्दर ही वे सब यूनानी निकाल बाहर किये गये, जिन्हें सिकन्दर पश्चिमोत्तर प्रान्त तथा पंजाब पर यूनानी शासन स्थिर रखने के लिये छोड़ गया था। सिकंदर के आक्रमण का और उसके प्रमाव का यदि कोई चिह्न बाकी है, तो वह केवल थोड़े से सिकों में है, जिन्हें पश्चिमोत्तर प्रांत के सौभूति नामक भारतीय राजा ने गढ़वाया था। ये सिकं यूनानी सिकां की नकल हैं।"

सिकन्दर की मृत्यु के बीस वर्ष बाद सेल्यूकस ने सिकंदर के धावे का श्रनुकरण किया। पर सेल्यूकस की सेना चन्द्रगुप्त की सेना के मुकावले में न ठहर सकी। सेल्यूकस को लाचार हो-कर पीछे हटना पड़ा। चन्द्रगुप्त के साथ उसी की शतों के मुता-

<sup>\*</sup> V. Smith's Early History of In lia; pp 225-29

बिक बसे सन्धि कर लेनी पड़ी। उलटे बसे लेने के देने पड़ गये। भारतवर्ष पर विजय पाना तो दूर रहा, उसे सिन्धु नदी के पश्चिम में एरिआना (आर्याना) का बहुत सा हिस्सा चन्द्रगुप्त को दे देना पड़ा। चन्द्रगुप्त को उससे काबुल, कन्धार और हिरात ये तीन प्रान्त मिल। सेल्यूकस ने अपनी बेटां एथीना भी चन्द्रगुप्त को भेंट की।

बिन्दुसार श्रौर श्रशोक के समय में भी भारतवर्ष पर यूनानी सभ्यता का कोई प्रभाव नहीं पढ़ा । यूनानी बादशाहों के साथ इन मीर्थ सम्राटों का बराबरी का बरताव था । यूनानी सभ्यता की कोई बात सीखने के बदले श्रशोक इन यूनानी बादशाहों के राज्यों में श्रपने धर्म का प्रचार करने के लिये सदा उत्सुक रहता था । उसने सीरिया, मिस्र , साइरीनी, मेसिडोनिया श्रौर एपिरस नामक पाँच यूनानी राज्यों में धर्म का प्रचार करने के लिये उपदेशक भेजे थे ।

इसके बाद डेमेट्रिश्चस, यूकेटाइडीज श्रौर मिनैन्डर के जा हमले भारतवर्ष पर हुए, उनका भी कोई प्रभाव भारतीय मभ्यता पर नहीं पड़ा। उनसे कुछ सीखने की जगह भारतीय प्रन्यकारों ने श्रपने प्रन्थों में उनके बारे में म्लेच्छ श्रादि श्रपमानसूचक शब्द लिखे हैं। मिनैन्डर ने तो श्रपना धर्म छोड़कर भारतीय बौद्ध धर्म भी प्रहण कर लिया था। इसी प्रकार इन्टिएल्काइडस ने बैच्णुव धर्म प्रहण किया था।

पंजाब में यूनानी बादशाहों के केवल सिके ही रह गये हैं। भारतीय सभ्यता पर उनका प्रभाव पड़ने के बदले उन्हीं पर भारतीय सभ्यता का ऐसा प्रभाव पड़ा कि उनमें से कुछ बौद्ध तथा हिन्दू धर्मावलम्बी हो गये और यहाँ की भाषा, रीति-रिवाज्ञ तथा धर्म महर्ण करके भारतीयों के सामने पराजित हुए। एक तरह से भारतवासियों ने ही उन्हें अपना बना लिया। भवन-निर्माण विद्या, शिल्प कला, नीति, नाट्य कला आदि में भी भारतवासियों ने यूनानियों से कुछ नहीं सीखा। पंजाब में २५० वर्षों तक यूनानी शासन रहा: पर यूनानी भाषा का एक भी शिलालेख पंजाब या पश्चिमोत्तर प्रांत में आज तक न मिला। यूनानी साहित्य का भी कोई प्रभाव भारतीय साहित्य में नहीं मिलता। यदि भारतीय शिल्प कला पर यूनानियों का कुछ प्रभाव पड़ा भी हो, तो भारतीयों ने उसे अपने रंग में इतना रंग लिया कि उसका पता अब कठिनता से लगता है।"

## शक (सीथियन)

शकों का आगमन—प्राचीन समय में शक (सीथियन) लोग सर दिया के किनारे उत्तर की श्रोर एक जगह से दूसरी जगह भोजन श्रीर जीविका की खोज में घूमा करते थे। मध्य एशिया की यूची नाम की एक खाना-बदोश जाति ने शकों को ई० पू० १६० के लगभग वहाँ से निकाल बाहर किया। वहाँ से हटकर शकों ने बैक्ट्रिया (बलख) देश श्रपने श्राधिकार में कर लिया। किन्सु यूची लोगों ने वहाँ भी उनका पिएड न छोड़ा। यूचियों से हारकर वे पूर्व श्रीर दिस्सा की श्रोर भाग निकले। उनके एक दल ने अफगानिस्तान के दिस्सा में आकर श्रपना राज्य स्थापित किया। उनके नाम पर उस प्रान्त का नाम शकस्थान (सीस्तान) पड़ गया। दूसरे दल ने काबुल श्रीर खैंबर से हो

कर तत्त्रिशिला में अपना राज्य कायम किया। तीसरा दल पंजाब से होता हुआ यमुना तक आ पहुँचा और सी वर्षे तक मधुरा में राज्य करता रहा। और चौथा दल हाला पर्वत से होता हुआ सिन्ध और सुराष्ट्र (काठियावाड़) में पहुँचकर बहुत दिनों तक राज्य करता रहा।

खत्तरी क्षत्रप—तत्त्तिशाला ( उत्तर-पिश्वमी पंजाब ) श्रौर मधुरा के शक राजाश्रों को इतिहासक्ष लोग कत्तरी ल्र न्य कहते हैं। यद्यपि "ल्र न्य शब्द संस्कृत का सा प्रतीत होता है, तथापि वास्तव में यह पुराने ईरानी "ल्र प्रायन" शब्द का संस्कृत रूप है। इस शब्द के "खतप" ( खत्तप ) "छत्रप" श्रौर "छत्रव" आदि प्राकृत रूप भी मिलते हैं। उत्तरी ल्र न्य लोग पार्थिव ( पार्थियन ) राजाश्रों को अपना सम्राट् या अधीश्वर मानते थे; श्रौर इसी लिये वे "ल्र न्य" ( अर्थान् सम्राट् के स्वेदार ) कहलाते थे। उत्तरी ल्र न्य पार्थिव राजाश्रों से बहुत घनिष्ट सम्बन्ध था। भारतवर्ष के पार्थिव राजाश्रों से बहुत घनिष्ट सम्बन्ध था। भारतवर्ष के पार्थिव राजाश्रों से उत्तरी ल्र न्य प्रायः एक ही हैं। उन्हें अलग करना असंभव है। उत्तरी ल्र न्यों में शक श्रौर पार्थिव दोनों जातियों के राजा पाये जाते हैं। अतएव पार्थिव राजवंश का वर्णन करते समय ही उनके बारे में भी लिखा जायगा।

पश्चिमी चत्रप--जो शक राजा परिचमी भारत में राज्य करते थे, वे पश्चिमी ज्ञप कहलाते थे। मालूम होता है कि ईसवी प्रथम शताब्दी के उत्तरार्थ में ये लोग सिन्ध और गुजरात से होते हुए परिचमी भारत में आये थे। सन्भवतः उस समय ये उत्तर-परिचमी भारत के कुण्य राजाओं के सुबेदार थे। पर जन्त में इनका प्रभाव यहाँ तक बढ़ा कि मालवा, गुजरात, काठिया-बाड़, कच्छ, सिन्ध, उत्तरी कोंकण श्रौर राजपूताने तक इनका श्राधिकार हो गया #। पश्चिमी चत्रपों के नामों के बाद प्रायः "वर्मन" श्रौर "दत्त" लगा हुन्ना मिलता है; इस से पता लगता है कि वे हिन्दू हो गये थे श्रौर पौराणिक धर्म मानने लगें थे। ब्राह्मण धर्म श्रौर संस्कृत भाषा के उद्धार में इन लोगों ने बहुत सहायता दी थी। इन में से मुख्य मुख्य चत्रपों का हाल नीचे दिया जाता है।

भूमक — पश्चिमी भारत का पहला चत्रप भूमक था। यह चहरात बंश का था। इसके केवल सिक्के मिलते हैं, जिनसे पता चलता है कि यह ईसवी प्रथम शताब्दी के अन्त या दूसरी शताब्दी के प्रारम्भ में हुआ था। यद्यपि श्रव तक इसके समय का कोई लेख नहीं मिला, तथापि इसके उत्तराधिकारी नहपान के समय के लेख से अनुसान होता है कि भूमक का राज्य सन् १९९ ई० के पूर्व था।

नहपान—यह भूमक का उत्तराधिकारी था। इसका राज्य गुजरात, काठियाबाइ, कच्छ, मालवा श्रीर नासिक तक के दिलिखी प्रदेशों में था। इसके समय के लेख सन् ११९ ई० से १२४ ई० तक के ही मिले हैं। इससे यह निश्चय करना कठिन है कि इसने कितने वर्षों तक राज्य किया। पर श्रानुमान होता है कि सन् १२४ ई० के बाद इसका राज्य थोड़े समय तक ही रहा होगा; क्योंकि इसी समय के लगभग श्रान्ध् नंशी राजा शात-

पपिमाकिया इंडिका: खंड =: पृ० ३६.

कर्रिंग ने उसको हराकर उसके राज्य पर ऋधिकार जमा लियाथा और उसके सिक्कों पर ऋपनी छाप लगवा दी थी।

चष्टन—नहपान के समय में ज्ञयों की जो शक्ति नष्ट हो गई थी, वह चष्टन ने फिर से स्थापित की। यूनानी भूगोल झ टालेमी ने श्रपनी पुस्तक में चष्टन का उत्लेख किया है। यह पुस्तक उसने सन् १२० ई० के लगभग लिखी थी। इसमें लिखा है कि उस समय पैठन में श्रान्ध्र जंशी राजा वासिष्ठीपुत्र श्रीपुल्ड-मायि की राजधानी थे। इससे प्रकट होता है कि चष्टन श्रीर उक्त पुलुमायि समकालीन थे। चष्टन ने श्रपना नया राजवंश स्थापित किया था। इसकी राजधानी उज्जैन थी। इसके जंश में लगातार बहुत से ज्ञय हुए, जो गुप्त राजाशों के समय तक किसी न किसी तरह राज्य करते रहे।

रुद्रदामन्—यह चप्टन का पौत्र था। चप्टन के वंश में यह महाप्रतापी राजा हुआ। इसके समय का एक शिलालेख \* जूनागढ़ में मिला है जिसका समय शक संवत् ७२ (ई० स० १५०) है। यह शिलालेख गिरनार पर्वत की उसी चट्टान के पीछे खुदा हुआ है, जिस पर अशोक ने अपना लेख खुदवाया था। रुद्रदामन् का शिलालेख गुद्ध संस्कृत में हैं। इसके पहले के जितने शिलालेख मिले हैं, वे सब प्राकृत या प्राकृत-मिश्रित संस्कृत में हैं। इस शिलालेख से पता चलता है कि रुद्रदामन् ने अपने पराकृम से ही महाचत्रप की उपाधि प्राप्त करके, आकर (पूर्वी मालवा), अविस्त (पश्चिमी मालवा), अनुप, आनतं (सत्तरी काठियावाद), सुराष्ट्र

<sup>≉</sup> एपिमाफिया इंडिका; र्लं० ८; पृ० ३६.

(दिन्नणी काठियावाड़), श्रेश्च (उत्तरी गुजरात), मरु (मारवाड़), कच्छ, सिन्धु (सिंध), सौवीर (मुलतान), कुकुर (पूर्वी राजपूताना), अपरान्त (उत्तरी कोंकण) और निषाद (भीलों का देश) आदि देशों पर ऋधिकार कर लिया था। इसने एक बार यौधेय लोगों को और दो बार ऋान्ध्रों के राजा पुछमायि द्वितीय को हराया था। पुलुमायि द्वितीयका विवाह रुद्रदामन् की कन्या से हुन्ना था। इसकी राजधानी भी उज्जैन ही थी। इसने श्रपने राज्य के भिन्न भिन्न प्रान्तों में सबेदार नियत कर रक्खे थे। रुद्रदामन ने ऋपने ऋानर्त श्रीर सुराष्ट्र के सूबेदार सुविशाख द्वारा सुदर्शन भील का जीर्णी-द्धार कराया था। इसी घटना की यादगार में रुद्रदामन ने जना-गढ़वाला शिलालेख ख़ुदवाया था। भील जूनागढ़ में गिरनार पर्वत के निकट थी। पहले पहल इसे मौर्यवंशी राजा चन्द्रगुप्त के सृबेदार वैश्य पुष्यगुप्त ने बनवाया था। उक्त चन्द्रगुप्त के पौत्र सम्राट् श्रशोक के समय ईरानी तुपास्फ ने इसमें से नहरें निकाली थीं। परन्तु महाज्ञत्रप रुद्रदामन् के समय इसका बाँध टूट गया। उस समय सुविशाख ने इसका जीर्णोद्धार कराया। इसी घटना की यादगार में उक्त लेख गिरनार पर्वत की चट्टान के पीछे ख़ुद-वाया गया था। अपन्त में इसका बाँघ फिर टूट गया। तब गुप्त वंशी राजा स्कन्दगुप्त ने ई० स० ४५८ में इसकी मरम्मत कराई ।

चत्रपों का अधः गतन—ईसवी तीसरी शताब्दी के उत्तराई से ही गुप्त राजाओं का प्रभाव बढ़ रहा था श्रीर आसपास के राजा उनकी अधीनता स्वीकृत करते जाते थे। इलाहाबाद के समुद्र-गुप्तवाले लेख से पता लगता है कि शक लोगों ने भी समुद्रगुप्त का अधिपत्य स्वीकृत कर लिया था। ई० सन् ३८० में समुद्र- गुप्त का पुत्र चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य गद्दी पर बैरा। इसने ई० सन् २८८ के लगभग रहे सहे शकों के राज्य भी झीनकर त्रापने राज्य में मिला लिये और इस प्रकार भारतवर्ष में शक राज्य सदा के लिये समाप्त हो गया।

## पार्थिव (पार्थियन) राजवंश

पार्थिव लोग कौन थे—पार्थिव लोग प्राचीन पार्थिया के रहने-वाले थे। पार्थिवों का प्रान्त फारस के रेगिसान के उस चोर कैरिए-यन सागर के दिल्लिए-पूर्व में था। पार्थिवों को "पह्नव" भी कहते हैं। पह्नव शब्द कदाचित् "पार्थिव" का बिगड़ा हुन्ना रूप है। कुछ विद्वानों का मत है कि दिल्लिएी भारत का "पछ्न" राजवंश इन्हीं पार्थिवों या पह्नवों की एक शाखा है \*। सेल्यूकस के समय में पार्थिया प्रान्त उसके साम्राज्य में शामिल था। पर सेल्यूकस के बाद उसके पोते एन्टिक्रोकस थीक्रस के समय में व्यर्थात् ई० पू० २४८ के लगभग यह प्रान्त यूनानी शासन से बिलकुल स्वतंत्र हो गया। इस ज्ञान्दोलन का अगुक्रा क्रसंकेस था, जिसने कारस के क्रसंकाइडन राजवंश की स्थापना की थी। घीरे थीरे पार्थिवों का प्रभुत्व फारस में भी फैल गया। किन्तु भारतवर्ष पर पार्थिवों का प्रभाव कदाचित् इसके एक सौ वर्ष बाद हुन्ना। मारतवर्ष के मुख्य मुख्य पार्थिव (पार्थियन) राजाक्रों का हुल नीचे दिया जाता है।

मिथ्रडेटस प्रथम---यह पहला पार्थिव राजा है, जिसने चपना राज्य सिन्धु नदी तक या कदाचित् उसके इस पार भी फैलाया।

<sup>•</sup> Fleet—Dynasties of the Kanarese Districts. 2nd Edition p. 316. (Bombay Gazetteer, Vol I. Part II.)

यह वैक्ट्रिया के राजा यूकेटाइडीज का समकालीन था। शायद इसने सिन्धु और मेलम के बीचवाले प्रान्त भी अपने राज्य में मिला लिये थे; क्योंकि तत्त्तिशिला और मथुरा के राजा यदि पार्थियन राजाओं को अपना सम्राट्न मानते होते, तो अपने नाम के आगे फारसी भाषा की ज्ञप उपाधि कभी न लगाते। मिथडेटस प्रथम के बाद बहुत से पार्थिव राजा हुए, जिनमें से कुछ तो काबुल, कन्धार, हिरात और सीस्तान में और कुछ पश्चिमी पंजाब अथवा तत्त्तिशिला में शासन करते थे। मिथडेटस प्रथम का राज्य काल ई० पृ०१७९ से १३६ तक माना जाता है।

मोश्रस—तत्तरिला या परिचमी पंजाव का पहला पार्धिव राजा मोश्रस था। मोश्रस का समय निरिचत रूप से नहीं कहा जा सकताः पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि मोश्रस श्रौर मोग एक ही व्यक्ति के नाम हैं। मोग राजा का नाम तत्त्रिशला के उस ताश्रलेख में श्राया है, जिसे ज्ञप पाटिक ने खुद्वाया था। इस ताश्रलेख में एक श्रानिरिचत संवत् का उस्लेख है। इसमें लिखा है कि इस संवत् के ७२ त्रें वर्ष यह लेख प्रकाशित किया गया था! भारतवर्ष में श्राज तक जितने संवत् प्रचलित हुए, उनमें से किसी के साथ यह श्रानिरिचत संवत् नहीं मिलता। संभव है कि यह संवत् शक लोग श्रपने साथ सीस्तान से लेते श्राये हों। उक्त ताश्रलेख में पार्थिव महीने का व्यवहार किया गया है, जिससे सृचित होता है कि कदाचित् यह श्रानिरिचत संवत् भी पार्थिवों का ही चलाया हुआ हो। श्रतुमान है कि यह संवत् भिष्डेटस प्रथम ने सीस्तान में श्रपना नया राज्य स्थापित करने के उपलक्ष्य में चलाया था। १५० में स्थापित किया था। अतएव इस ताम्रलेख का समय ई० पू० ७२ सिद्ध होता है। यह भी सिद्ध होता है कि मोक्सस ई० पू० ७२ में अवश्य राज्य करता था। इस प्रकार मोटे तौर पर मोअस का राज्य काल ई० पू० ५५ से ई० पू० ५८ तक निश्चित होता है। मोअस के बाद एजेस प्रथम तत्त्रशिला का राजा हुआ। मोअस की तरह वह भी पार्थिया के मिथ्डेटस दितीय को अपना अधिपति या सम्राट् मानता था।

पज़ेस प्रथम—इसने एक संबत् चलाया था, जो बाद को विक्रम संवत् के नाम से प्रसिद्ध हुआ। यह बात तत्त्रशिला के एक खरोष्टी लेख से सिद्ध होती है, जो भगवान् युद्ध के अध्यशेष के साथ प्राप्त हुआ था। उस लेख का अनुवाद इस प्रकार है—

"एजेस के १३६ वें वर्ष में, श्राषाढ़ मास के पन्द्रहवें दिन भगवान बुद्ध की धातु (श्रिस्थिशेष) को, नोश्रव नगर के रहने-बाले, बाह्नीक देश-निवासी लोतिकिश्र के पुत्र डरसक ने, तनुब नामक प्रान्त के तत्त्रिशला नगर में धर्मराजिक स्तूप के एक बोधि-सत्त्व के मन्दिर में प्रतिग्रापित को। यह प्रतिग्रापना महाराज राजातिराज देवपुत्र कुषणा की श्रारोग्य-बुद्धि के लिये, सब बुढों की पूजा के लिये तथा श्रपने श्रारोग्य-लाभ के लिये की गई है। यह दान दो.......।"

इससे ज्ञात होता है कि एजेस प्रथम ने इस समय के १३६ वर्ष पूर्व एक संवत् प्रचलित किया था; और वह इतना प्रचलित हो गया था कि लेखक लोग एजेस की राजकीय उपाधियाँ लिखना अनावश्यक समक्ते लगेथे। सिकों तथा अन्य प्रमाणों से सिद्ध होता है कि एजेस प्रथम ई० पृ० प्रथमः राताद्दी के तीसरे पाद में वर्तमान था। यही बात गोंडो फ्रिंनस के लेख से भी प्रमाणित होती है \*। जो किसी श्रष्ठात संवत् के १०३ रे वर्ष में लिखा गया था। यह श्रष्ठात संवत् भी यही एजेस का संवत् होगा। इसके लेख के श्रनुसार इसी एजेस के १०३ रे साल में गोंडो क्रिनस को राज्य करते हुए २६ वर्ष हो चुके ये। गोंडो क्रिनस को राज्य करते हुए २६ वर्ष हो चुके ये। गोंडो क्रिनस का काल श्रन्य प्रमाणों से १९—४५ ईसवी तक सिद्ध हुश्राहै। यदि गोंडो क्रिनस का राज्य रोहण काल सन् १९६० माना जाय, तो एसस २६वाँ वर्ष सन् ४५६० होता है। श्रव सन् ४५६० यदि एजेस का १०३ रा वर्ष माना जाय, तो एजेस संवत् का प्रारम्भ १०३ -४५ = ५८ई० पू० होता है। बाद में यही संवत् मालव संवत् तथा विक्रम संवत् के नाम से प्रसिद्ध हुश्रा।

एजोस प्रथम के बाद उसका बेटा एजिलिसेस और उसके बाद उसका पोता एजेस द्वितीय राजगद्दी पर बैठा। एजेस द्वितीय का राज्य काल सन् १९ ई० में समाप्त हुआ।

गोंडोफ़िर्निस — एज़ेस द्वितीय के बाद सन् १९ ई० में राज्य गोंडोफिर्निस के हाथ में झाया। इसने कावुल, कन्धार और सिंध पर पूरा पूरा अधिकार जमा लिया और आप पार्थिवों के साम्राज्य से पूर्ण खाधीन हो गया। जैसा कि ऊपर लिखा गया है, इसने कम से कम ४५ ई० तक अवस्य राज्य किया। इसकी मृत्यु के बाद शीघ ही भारतवर्ष में पार्थिवों के शासन का अन्त हो गया। गोंडो-कर्निस के बाद ही भारतवर्ष पर कुष्यों का आक्रमण हुआ।

गोंडोकर्निम का तस्त् बहाई वाला शिलालेख । यह पेशाबर के पास तस्त् बहाई में प्राप्त हुआ था । (जरनल रायल एशि सो० १६७३, ए, ४०.)

### कुषण राजवंश

कुषगों का पूर्व इतिहास - चीनी इतिहास-लेखकों के लेखों से पता लगता है कि यूची नाम की एक स्नाना-बदोश जाति शुरू शुरू में उत्तर-पश्चिमी चीन के आस पास रहती थी। ई० पूर १६५ के लगभग ह्वेंगनू नाम की एक दूसरी ख़ाना-बदोरा जाति से इस जाति का घोर युद्ध हुआ। इस युद्ध में यूची लोग परास्त हए और पश्चिम की छोर नई भूमि की खोज में भागे। मार्ग में वूसूं नाम की दूसरी ख़ाना-बदोश जाति से उनका मुका-बला हुआ। वृसूं लोग यूचियों से हार गये। इसके पश्चात् यूचियों ने और थोड़ा पश्चिम में बढ़कर शक लोगों पर आ-कमण किया और उन्हें दक्षिण की श्रोर भगा दिया। भागे हुए शक लोग अकगानिस्तान श्रौर पंजाब में घुसे । पर भगानेवाले यूची लोग भी ऋपनी जीती हुई भूमि पर जमने न पाये । वृस्ंू लोगों ने अपनी पहली हार का बदला लेने के लिये यूचियों पर आक्रमण किया और बड़ी वीरता से उन्हें वहाँ से मार भगाया। यूची लोग आगे बढ़कर ओक्स (अमू) नदी की तराई तथा बैक्ट्रिया (बलख़) में जा घुसे। वहाँ उन लोगों ने ख़ाना-बदोशी छोड़ दी श्रौर पाँच शास्त्राद्यों में विभक्त होकर वहीं बस गये। उनकी एक शाखा या गरोह का नाम कुषण था, जिसका सरदार कुजूल कैडफाइसिज था । वह कैडफाइसिज प्रथम के नाम से भी विख्यात है। उसने अपने प्रभाव से यूचियों की पाँची शास्त्राम्नों को एक कर दिया। तभी से कुल यूची जाति कुषण कहलाने लगी।

कैडफ़ाइसिज़ प्रथम—कुल यूची जाति को एक में संघटित करने के बाद कैडफ़ाइसिज प्रथम ने पार्थिया, काबुल और कंधार

जीतकर ऋपने राज्य में भिला लिया। इस प्रकार उसका राज्य कारस की सीमा से ऋकगानिस्तान तक फैल गया। चीनी इति-हास-लेखकों के लेखों से पता लगता है कि कैडफाइसिज प्रथम का राज्य केवल काबुल की घाटी तक था। कैडकाइसिज प्रथम के जो सिक्ते मिले हैं, वे अधिकतर काबुल की घाटी में ही मिले हैं। उनकी बनावट आदि से ही मालुम होता है कि वे काबुल की घाटी में बनाये गये थे। उसके सिके अन्तिम यूनानी राजा हर्मे-श्रस के सिकों की भदी नकल हैं। उसके कुछ सिकों में हर्मेश्रस श्रीर कैडकाइसिज प्रथम दोनों के नाम मिलते हैं। उनमें एक श्रीर युनानी श्रज्ञरों में हर्मेश्रस का नाम तथा दूसरी श्रोर खरोष्टी श्रचरों में "कुज़ुलकसस" लिखा है। इससे यह सिद्ध होता है कि वह हमें अस के बाद अर्थात् लगभग ई० प्० २५ के बाद हुआ। वह श्रस्सी वर्षों तक जीवित रहा; श्रतएव वह गोंडोफ़र्निस का समकालीन रहा होगा। गोंडोफ़र्निस का राज्य काल १९ ई० सं ४५ ई० तक था। कैडकाइसिज प्रथम ने, कावुल ऋौर कन्धार का अधिकार इसी गोंडोफ़र्निस के हाथ से छीना होगा। श्यतएव मोटे तौर पर कैडकाइसिज का राज्य काल लगभग २५ ई० पू० से लगभग ५० ई० पू० तक माना जाता है । उसके बाद इसका पत्र वीम कैडफाइसिज उसका उत्तराधिकारी हुआ, जिसे कैडफाइसिज दितीय भी कहते हैं।

कैडफ़ाइसिज़ द्वितीय—यह बड़ा ही पराक्रमी था। इसने चीन की शाहजादी से विवाह करने का पैगाम भेजा। चीनियों ने इसके दूतों को श्रपमानित करके निकाल दिया। इस पर इसने ७०,००० सैनिकों को लेकर चीन पर चढ़ाई की। पर श्रन्त में हारकर इसे चीन की अधीनता खीकत करनी पड़ी। इसने एक एक कर के पंजाब के कई युनानी और शक राजाओं की जीत लिया: यहाँ तक कि बनारस तक का संपूर्ण कत्तरी भारत भी इसके ऋघीन हो गया। संभव है. इसका राज्य दक्षिण की और नर्बदा नदी तक रहा हो। मालूम होता है कि मालवा श्रौर परिचमी भारत के शक ज्ञप इसे अपना अधीश्वर मानते थे। इसके सिक्के पूर्व की ऋोर बनारस तक और दक्षिण की ऋोर नर्बदा तक प्राय: कुल उत्तरी भारत में पाये गये हैं । यह पहला राजा था. जिसने सोने के सिक्के प्रचलित किये। इसके पहले के जितने सिके मिले हैं, वे सब प्रायः चाँदी या ताँबे के हैं। पर कैडफाइ-सिज दितीय के समय से बाद के सोने के सिक्के बहुत ऋधिक संख्या में पाये गये हैं। इसका कारण यह है कि उस समय हिन्दुस्तान का बहुत सा रेशम, मसाला, जवाहिरात श्रादि सौदा-गरी का माल रोम जाता था; श्रीर उसके बदले में वहाँ से बहुत सा सोना त्र्याता था। कैडफाइसिज द्वितीय के सिक्षों पर हाथ में त्रिशल लिये हुए शिव की मूर्ति है, जिससे पता लगता है कि यह शिव का परम भक्त था। इसका पिता कैडकाइसिज प्रथम ८० वर्ष की अवस्था में मरा था। इससे कैडकाइसिज द्वितीय अवश्य ही अधिक उम्र में गद्दी पर बैठा होगा। इसी लिये संभवतः एसने ३० वर्ष से श्रिधिक राज्य भी न किया होगा। इसने काबुल की घाटी से श्रागे बढकर पंजाब अवश्य ६४ ई० के पहले ही जीत लिया होगा; क्योंकि पेशावर जिले में पंजतार नामक स्थान के पास जो शिला-लेख \* मिला है, वह इसी के समय का है । यह शिलालेख किसी

<sup>\*</sup> Fleet-J. R. A. S., 1914. P. 372.

अज्ञात संवत के १२२वें वष का है। यह अज्ञात संवत् भी वहीं है, जो गोंडोफ़र्निस के तख्त-बहाईवाले शिलालेख में है। उक्त पंजतारवाला शिलालेख "महाराज गुपन" ( कुपण ) के राध्य काल में खुदवाया गया था। इस "महाराज गुषन" का कोई नाम नहीं दिया गया है। पर संभवतः यह कैडकाइसिज द्वितीय रहा होगा । अतएव इस शिलालेख के आधार पर यह निश्चित होता है कि कैडफ़ाइसिज द्वितीय ने १२२-५८ = ६४ ई० के पहले ही पंजाब जीत लिया.था। तत्त्रशिला की खुदाई के समय सर जान मार्शल को मिट्टी के एक घड़े में चाँदी के २१ सिक्के मिले थे # ह इनमें गोंडोफ़र्निस तथा वीम कैडफ़ाइसिज दोनों के सिक्ते थे। ऊपर कह आये हैं कि गोन्होफ़र्निस ४५ ई० में राजगही पर था और कैडफाइसिज प्रथम उसका समकालीन था । अतएव कैडफाइसिज द्वितीय का राज्य काल ४५ ई० के बाद निश्चित होता है। तत्त्रशिला संभगवान बुद्ध के ऋस्थिशेष के साथ जो खरोष्टी लेख प्राप्त हुआ था और जिसका उल्लेख ऊपर किया गया है, उससे भी यही सिद्ध होता है। यह लेख एजेस प्रथम के १३६ वें वर्ष में लिखाः गया था। एजेस का संवत् वही है, जो विक्रम संवत् के नाम से प्रसिद्ध है श्रीर जो ई० पू० ५८ से प्रारंभ होता है। यह लेख "महाराज राजातिराज देवपुत्र कुषाए।" के राज्य काल का है ऋौर इसमें उसका उल्लेख भी है। १३६ में से ५८ निकाल देने पर ७८ई० निकलता है; ऋौर यही वीम कैडफाइसिज के राज्य काल का श्चिन्तिम वर्ष माना गया है। यह मत उन लोगों का है, जो यह

<sup>\*</sup> Cambridge History of India, Vol I. P. 580.

कहते कि हैं उसके उत्तराधिकारी किलाक ने ७८ ई० में राज्य करना प्रारंभ किया; और उसी ने अपना राज्य स्थापित करने की बादगार में सन् ७८ ई० से शक संबत् प्रचलित किया। अत्रवक्ष मोटे तौर पर कैंबकाइसिज द्वितीय का राज्य काल ४५ ई० से ७८ ई० तक माना जाता है। मधुरा के अजायब घर में किसी कुपण वंशी राजा की एक कहें-आदम मूर्ति रक्खी है। यह मूर्ति संहासन पर पैर लटकाये बैठी है। पैरों के बीच पादपीठ में एक शिलालंख है जिसके आधार पर श्रीयुत काशीप्रसाद जायसवाल ने बहुत ही बिद्ध त्तापूर्ण युक्तियों से यह सिद्ध किया है कि यह मूर्ति वीम कैडकाइसिज की है \*। उसी अजायब घर में किनिष्क की भी एक कहें आदम खड़ी हुई मूर्ति है, जिस पर उसका नाम खुदा है।

किनिष्क — कैडफाइसिज द्वितीय के बाद किनिष्क का नाम आता है। यह कैडफाइसिज द्वितीय का नहीं, बल्कि वामेष्क नामक किसी दूसरे कुषण राजा का पुत्र था। मालूम होता है कि यह उस वंश का नहीं था, जिस वंश के कैडफाइसिज नाम के राजा थे। अनुमान होता है कि उसका सम्बन्ध किसी दूसरे कुषण वंश से होगा। इस बात का कोई पता नहीं लगता कि राज्य का अधिकार कैडफाइसिज के हाथ से किनिष्क के हाथ में किस तरह गया। शक संवत्, जिसका प्रारंभ ७८ ई० से होता है, इसी किनिष्क का चलाया हुआ माना जाता है।

किनिष्क काल-कुषण राजात्रों के शिलालेख ३ से ९९ वर्ष तक के पाये जाते हैं। इनमें से कनिष्क के लेख १ से ४१ वर्ष

Journal of the Behar and Orissa Research Society, March 1920, pp. 12-22.

तक के, वासिष्क के लेख २४ से २८ वर्ष तक के, हुविष्क के लेख २३ से ६० वर्ष तक के और वासुदेव के लेख ५४ से ९८ वर्ष तक के हैं। इससे मालूम होता है कि या तो किनष्क ने अपना नया संवत् चलाया, या पहले से चले आये हुए संवत् के सैंकड़े छोड़ दिये; क्योंकि किनष्क के पूर्व किसी संवत् चलानेवाले राजा का तीन ही साल के लिये राज्य होना असंभव है। इसी लिये किनष्क के काल-निर्णय के विषय में निम्नलिखित पाँच मत प्रचलित हैं।

(१) पहला मत यह है कि कनिष्क ने विक्रम संवत् चलाया । इस मत के पोषक मुख्यतः डाक्टर फ्लीट श्रीर केनेडी हैं। इनके मत से कनिष्क ई० पू० ५७ में गद्दी पर बैठा श्रीर इसी ने विक्रम संवत चलाया। बाद में मालवा के लोगों ने इसे अपनाया श्रौर उनमें यह विक्रम के नाम से प्रचलित हुआ। डाक्टर फ्लीट के मत का मुख्य आधार एक बौद्ध दुन्त-कथा है। इस दन्त-कथा के अनुसार बुद्ध के निर्वाण के ४०० वर्ष बाद कनिष्क राजा हुआ; अर्थात् वह ईसा के पूर्व प्रथम शताब्दी में वर्तमान था। जब फनिष्क ईसा के पूर्व प्रथम शताब्दी में माना गया श्रीर साथ ही यह भी माना गया कि उसने एक संवत् भी चलाया, तब जो संवत् ईसा के पूर्व प्रथम शताब्दी में प्रचलित हुआ, उससे सहज ही उसका सम्बन्ध जोड़ दिया गया। इसी लिये डाक्टर फ्लीट श्रौर उनके श्रनुयायी कनिष्क को ही विकम संवत् का प्रवर्तक मानने लगे। इसी की पुष्टि में केनेडी साहब कहते हैं कि चीन से जो रेशम युरोप में जाता था, वह वहाँ से कश्मीर, कश्मीर से काबुल, काबुल से फारस, श्रौर फिर फारस की खाड़ी से होकर युरोप में पहुँचता था। यह व्यापार ई० प्० प्रथम शताब्दी में जारम्भ हुआ और इसी व्यापार के लिये किनिष्क ने सोने के सिक्के चलाये। इन सिक्कों पर केवल यूनानी अत्तर हैं। इसी से केनेडी साहब का अनुमान है कि ये सिक्के केवल व्यापार के लिये दलवाय गये थे; क्योंकि पूर्वोक्त सम प्रदेशों के व्यापारी यूनानी भाषा जानते थे। इसी लिये कहा जाता है कि किनिष्क ई० पू० प्रथम शताब्दी में वतमान था और उसी ने विक्रम संवत् प्रचलित किया। पर डाक्टर फ्लीट का आधार केवल दन्त-कथा है।यह दन्त-कथा उन चीनी ऐतिहासिक लेखों के विरुद्ध है, जिनका उल्लेख कैडफाइसिज प्रथम तथा कैडफाइसिज दितीय के वर्णन में किया जा जुका है।

- (२) दूसरा मत किंचम साहब का है। इस मत के ऋतु-सार सेत्यूकस के संवत् से ४०० वर्ष छोड़कर किनष्क तथा अन्य कुषण राजाओं के समय में काल-गणना की जाती थी। सेत्यू-कस ई० पू० ३१२ में सिंहासन पर बैठा। श्रतः ४०३ में से ३१२ घटाकर ९१ ई० किनष्क का राज्यारोहण काल मानना चाहिए।
- (३) तीसरा मत विन्सेन्ट सिम्य साहब का है। उनका कहना है कि लौकिक काल खयवा सप्तिष काल के २००० वर्ष छोड़कर कुपण राजाओं के लेखों में काल-गणना की गई है। लौकिक काल का आरंभ ई० पू० २८७५ से होता है। अर्थात् किनष्क का राज्य काल २००३-२८७५ = १२८ ई० आता है। विन्सेन्ट सिम्थ ने सिक्कों के आधार पर यह भी लिखा है कि किनष्क रोम के सम्राट् हें जिल्ला का समकालीन था; अतएव वह सन् १२० या १२५ ई० में राजगही पर बैठा था। मार्शल साहब ने भी तत्त्रशिला की खुदाई में मिले

हुए सिक्कों और लेख के आधार पर निश्चय किया है कि कनिष्क ईसवी दूसरी शता व्ही के पूर्वाई में हुआ । तत्त्रशिला में भगवान चुद्ध के अस्थिशेष के साथ जो लेख मिला है, उसमें जिस "महा-राज राजातिराज देवपुत्र कुपाए" का उद्देख है, मार्शल साहब के मत से वह कैंडकाइसिज प्रथम ही है। क्योंकि पहले ही राजा का नाम न लिखा जाना संभव है। दूसरे या बाद के राजाओं के लिये अपने अपने नाम लिखना आवश्यक ही है. जिससे वे प्रथम राजा से भिन्न समभे जा सकें। अब यिद एजेस के १३६वें वर्ष में अर्थात् ७९ ई० में कैंडकाइसिज प्रथम राजा था और उसके पुत्र वीम कैंडकाइसिज क बाद यिद कनिष्क आया, तो कनिष्क का काल अवश्य ही ईसवी दूसरी शताब्दी का पूर्वाई ठहरता है।

(४) चौथा मत श्रीयुत देवद्दत रामकृष्ण भांडारकर का है। इस मत से शक संवत् में से २०० निवालकर कुषण राजाश्रों के लेखों की काल-गणना की जानी चाहिए। इस मत के श्रनुसार किनक २७८ ई० में राजा हुन्या। भाग्डारकर के मत का मुख्य श्राधार मथुरा का एक शिलालेख है, जो २९९ वें साल में किसी महाराज राजातिराज के काल में लिखा गया था। महाराज त्रीर राजातिराज ये दोनों उपाधियाँ एजेस प्रथम से वासुदेव कुषण तक के राजाश्रों की थीं। पर इनमें से कोई राजा मथुरा का स्वामी न था। जिनका राज्य मथुरा में था श्रीर जो "महाराज, राजातिराज" कहलाते थे, ऐसे चार ही राजा झात हैं—किनक, वासिष्क, हुविष्क श्रीर वासुदेव। श्रलबेकनी के लेखों से पता चलता है कि किनष्क श्रादि राजा शाही नामक

कुल के थे। इन कुषण राजाओं के नाम भी रिालालेखों में "शाही शाहानुशाही" शब्दों सहित पाये जाते हैं । "देव पुत्रस्य, राजाति-राजस्य, शाहे:" आदि इन्हीं राजाओं के नामों के साथ लगे हुए हैं। "देवपुत्र शाहि शाहानुशाहि" राजा के साथ समुद्रगुप्त की सन्धि होने का उल्लेख इलाहाबाद के स्तंभ पर भी है। इससे यह सिद्ध हो सकता है कि समुद्रगुप्त के समय में भी कुषण वंश के राजा वर्तमान थे। समुद्रगुप्त के पश्चात् इन राजात्रों का नाम कहीं नहीं पाया जाता । समुद्रगुप्त के समय में कुषण वंश का श्रांतिम राजा वासुरेव राज्य करता रहा होगा। मथुरा के पूर्वोक्त लेख के अज्ञर भी वासदेव के अन्यत्र पाये हुए लेखों के अज्ञरों से मिलते हैं। शक सं० ३०० के लगभग समुद्रगुप्त की मृत्य हुई। इससे भाएडारकर महाशय का यह अनुमान है कि मधुरा का लेख भी शक सं०२९९ में ही लिखा गया होगा; श्रीर उस समय वासुदेव का राज्य रहा होगा। यदि यह सच हो, तो बासुदेव के श्रन्य लेख, जो ७४ से ९८ वर्ष तक के पाये जाते हैं, श्रवश्य ही शक सं० २७४ से २९८ तक लिखे गये होंगे। अर्थात् कनिष्क शक सं० २०० (२७८ ई०) में गही पर बैठा होगा।

(५) पाँचवाँ मत यह है कि किनष्क ने शक संवत् प्रचलित किया। इस मत के अनुसार किनष्क ७८ ई० में सिंहासन
पर बैठा; और तभी से शक संवत् प्रचितत हुआ। शक चत्रमों में
इसका प्रचार अधिक या; इससे किनष्क का संवत् "शक संवत्"
के नाम से विख्यात हुआ। इस मत के प्रधान पोषक श्रीयुक्त ओल्डेनबर्ग, टामस और राखालदास बैनर्जी हैं। कैडकाइसिज द्वितीय
के वर्णन में इस मत का पूरी तरह से उड़ेख दिया गया है;

श्रीर यही मत श्रन्य सब मतों से श्रधिक संयुक्तिक जँचता है। कनिष्क के लेख ४१ वें वर्ष तक के मिलते हैं। इससे पता लगता है कि उसने कम से कम ४१ वर्ष तक श्रवश्य राज्य किया। श्रतएव कनिष्क का राज्य काल सन् ७९ से १२० ई० तक निश्चित होता है। कनिष्क का राज्य-विस्तार-कनिष्क के समय के लेखों श्रीर सिकों से तथा उसके सम्बन्ध की कथात्रों से सूचित होता है कि उसका राज्य उत्तर-पश्चिमी भारत में विनध्य पर्वत तक था। उसके सिक्के पूरव में बनारस और गाजीपुर तक पाये गये हैं। कनिष्क ने अपने राज्य के प्रारम्भ में कश्मीर और सिन्ध की जीतकर ऋपने राज्य में मिला लिया। कश्मीर में उसने बहत से बौद्ध मन्दिर श्रौर मठ बनवाये। उसने कदाचित् पाटलिपुत्र पर भी श्राक्रमण किया था। कहा जाता है कि वह वहाँ से प्रसिद्ध वौद्ध विद्वान, कवि श्रौर दार्शनिक श्रश्वघोष को श्रपने साथ ले गया। उसकी राजधानी पुरुषपुर या पेशावर थी। वहाँ उसने बहत से बौद्ध स्तूप श्रौर विहार निर्माण कराये। इनमें से बहुत से स्तूप और विहार पुरातत्व विभाग की श्रोर से खुदवाये गये हैं और उनमें से बहुत सी अलभ्य ऐतिहासिक बस्तुएँ प्राप्त हुई हैं। कनिष्क ने चीनी तुर्किस्तान के काशार, यार-कृत्द और खतन नामक प्रान्तों को भी जीतकर अपने राज्य में मिला लिया। वहाँ से वह कुछ चीनी राजकुमारों को भी श्रोल में ले आया था। इस प्रकार उसका राज्य चीनी तुर्किस्तान से दिच ए में नर्भदा नदी तक था। काबुल, कश्मीर, उत्तरी हिदुस्तान आदि प्रायः सभी उसके राज्य के अन्तर्गत थे। कहा जाता है कि

उसने पार्थिया पर भी खाकमण किया था।

कनिष्क का धर्म-कनिष्क ने अपने जीवन के उत्तर भाग में बौद्ध धर्म प्रहरण किया। बौद्ध प्रन्थों में उसकी बड़ी प्रशंसा की है श्रीर वह "द्वितीय श्रशोक" कहा गया है। उसने बौद्ध धर्म का बहुत प्रचार किया। पर कनिष्क के सिकों से पता चलता है कि वह बौद्ध, हिन्दू, यूनानी और पारसी सभी धर्मों का आदर करता था। उसके सिकों पर हीलिखोस (सूर्य), सलीनी (चन्द्र), और हेराक्षीज नामक यूनानी देवताओं, माश्रो ( चन्द्र ), श्रिप्त, अथो, मीरो आदि पारसो देवताओं तथा शिव और बुद्धकी मूर्तियाँ पाई जाती हैं। संभव है, कनिष्क बौद्ध धर्म में आने के बाद भी श्रन्य धर्मों के देवताश्रों को मानता रहा हो। कनिष्क ने बौद्ध धर्म कब प्रहण किया, यह निश्चय करना असंभव है: पर यह .घटना त्र्यवश्य उस समय हुई होगी, जब वह राजगही पर कुछ वर्षों तक रह चुका होगा। कनिष्क श्रीर उसके उत्तराधिकारी हुविष्क के सिक्तों से पता चलता है कि उन दिनों बौद्ध धर्म में बड़ा परिवर्तन हो गयाथा श्रौर उस पर श्रन्य धर्मो तथा संप्रदायों का बहुत प्रभाव पड़ने लगा था। यह प्रभाव बौद्ध धर्म के महायान पन्थ में पूरी तरह से दिखलाई पड़ता है। कनिष्क के समय लोगों में इसी महायान पन्थ का प्रचार था।

कित्फ के समय की बौद्ध महासभा—बौद्ध धर्म के इति-हास में कित्फ का राज्य काल विशेषतः इसलिये प्रसिद्ध है कि उसके संरच्या में बौद्ध धर्म की चौयी महासभा हुई थी। इसके पहले तीन महासभाएँ भिन्न भिन्न समयों में हो चुकी थीं, जिनका हाल त्रागे (परिशिष्ट (क) में ) दिया जायगा। इस महासभा का हाल विब्बती, चीनी बौर मंगोल मन्थकारों के लेखों से विदित

होता है। लंका के बौद्ध प्रन्थों में इसका हवाला तक नहीं है। कहा जाता है कि कनिष्क अपने राज-कार्य से समय मिलने पर एक भिक्ष से बौद्ध प्रनथ पढ़ा करताथा। उन प्रन्थों में इसने भिन्न भिन्न बौद्ध संप्रदायों के परस्पर विरोधी सिद्धान्त देखकर अपने गुरू, पार्श्व से प्रस्ताव किया कि बौड धर्म के टकसाली सिद्धान्तों का संप्रह करके यदि उन पर प्रामाणिक भाष्य लिखा जाय, तो बहत अपच्छा हो। पार्श्वने यह बात मान ली ऋौर बौद्ध धर्म के विद्वानों की एक बड़ी सभा करने का प्रबन्ध किया गया। पर प्रतीत होता है कि वास्तव में केवल हीनयान पन्थ के सर्वास्ति-वादिन सम्प्रदाय के विद्वान इसमें थे। यह महासभा कश्मीर की राजधानी में की गई। इसके सभापति वसुमित्र और उपसभा-पति श्रश्वघोष चुने गये। इसमें ५०० विद्वान् उपस्थित थे। इन विद्वानों ने प्राचीन समय के समस्त बौद्ध प्रन्थों को श्राच्छी तरह देख भालकर बड़े परिश्रम से त्रिपिटक पर प्रामाणिक महा-भाष्य रचे। जब महासभा का कार्य समाप्त हुन्ना, तब जो महा-भाष्य उसमें रचे गये थे. वे ताम्रपत्र पर नकल करके एक ऐसे स्तुप में रक्खे गये, जो कनिष्क की आज्ञा से केवल इसी लिये बनाया गया था। संभव है, ये बहुमूल्य प्रन्थ ऋब भी श्रीनगर के पास किसी स्तप के नीचे पड़े हों और भाग्यवश कभी मिल जायँ।

किनष्क की मृत्यु — कहा जाता है कि जब किनष्क श्रान्तिम बार उत्तर की ओर अपनी सेना के साथ धावा कर रहा था, तब उसके सेनापितयों ने आपस में पड्यन्त्र रचकर उसे मार डाला; क्योंकि वे युद्धों में उसके साथ बाहर रहते रहते उब गये थे। जिस समय हिन्दुस्तान के बाहर दूर दूर के देश जीतने में लगा था, उस समय भारतवर्ष के राज्य-शासन का सृत्र पहले उसके प्रथम पुत्र वासिष्क और तत्परचान् उसके द्वितीय पुत्र हुविष्क के हाथ में था। यह बात कनिष्क, वासिष्क और हुविष्क के शिलालेखों से सिद्ध होती हैं। कनिष्क के लेख ३ से ४१ वर्ष तक के, बासिष्क के लेख २४ से २० वर्ष तक के और हुविष्क के लेख २३ से ६० वर्ष तक के और हुविष्क के लेख २३ से ६० वर्ष तक के मिलते हैं। जिस समय वे अपने पिता को अनुपरियति में प्रतिनिधि के तौर पर शासन करते थे, उस समय भी वे "महाराज राजातिराज देवपुत्र शाहि" आदि राजकीय उपाधियाँ लगा सकते थे। माल्यम होता है कि वासिष्क की मृत्यु कनिष्क के पहले ही हुई; क्योंकि उसके शिलालेख केवल २४ से २९ वर्ष तक के मिलते हैं। अतएव सिद्ध होता है कि कनिष्क के बाद हुविष्क ही गद्दी पर बैठा; क्योंकि उसके लेख २३ से ६० वर्ष तक के मिलते हैं। इसके सिवा वासिष्क का कोई सिका अब तक नहीं मिला; पर हुविष्क के नाम से बहुत सिके मिले हैं, जो उसने कनिष्क के बाद ही राज्याधिकार प्रहण्ण करने पर चलाये होंगे।

वासिष्क—इसका एक महत्वपूर्ण लेख मथुरा के अजायव घर में है। यह लेख पत्थर के एक यूप ( यह-स्तंभ ) पर है, जो मथुरा के पास ईसापुर में मिला था। पत्थर का यह स्तंभ कोई २० फुट ऊँचा है। इस स्तंभ पर विशुद्ध संस्कृत में एक लेख है, जिस से पता लगता है कि यह यूप "महाराज राजातिराज देव-पुत्र शाहि वासिष्क" के २४ वें राज्य-वर्ष में स्थापित किया गया था। इस से सूचित होता है कि वासिष्क का राज्य-काल कनिष्क के राज्य-काल के फान्तर्गत था। इस के राज्य-काल का एक खरिडत रिशालालेख साँची में तथा एक और लेख मथुरा में मिला है। इिष्क — किनष्क के पश्चात् उसका पुत्र हुविष्क या हुष्क कुषण् साम्राज्य का श्रिपित हुश्चा । उसके शासन की घटनाश्चों के बारे में कुछ श्रिषक ज्ञात नहीं हैं । माळुम होता है कि किनष्क के बाद उसने साम्राज्य को सुरक्ति रक्षा । उसने कश्मीर में अपने नाम से "हुष्कपुर" नामक नगर भी बसाया, जिसके स्थान पर श्राजकल उष्कृर नामक छोटा प्राम बसा हुश्चा है । यहाँ पर एक प्राचीन स्तूप के भन्नावशेष श्रव तक पाये जाते हैं । जब हेनत्सांग कश्मीर गया था, तब इसी हुष्कपुर के बिहार में ठहरा था । मथुरा में एक बौद्ध विहार भी उसी के नाम से था । उसके सिक्के किनष्क के सिक्कों से भी श्रिषक संख्या में श्रीर श्रिष्क प्रकार के पाये गये हैं । उसके सिक्कों पर यूनानी, ईरानी श्रीर भारतीय तीनों देवताश्रों के चित्र मिलते हैं। पर उसका एक भी सिक्का ऐसा नहीं मिला, जिस पर बुद्ध को मूर्ति या उन का नाम हो । उसके श्राठ शिलालेख ३३ से ६० वर्ष तकके पाये गये हैं । श्रतएब इसने कदाचित् १२० से १४० ई० तक राज्य किया ।

वासुदेव और कुषण साम्राज्य का अन्त—हुविष्क के बाद वासुदेव राजगद्दी पर बैठा। इसके समय में कुपणों का साम्राज्य छिन्न भिन्न होने लगा था। भारतवर्ष में कुपण साम्राज्य का अंत किस तरह हुआ, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता। पर इसमें सन्देह नहीं कि हुविष्क अन्तिम सम्राट् था, जिसने कुपणों के साम्राज्य को पूरी तरह से सुरक्तित रक्ता। कुपण साम्राज्य के अधःपतन का पता विशेष कर सिकों से चलता है। वासुदेव के पश्चान् उसके उत्तराधिकारियों के सिको धीरे धीरे ईरानी ढंग के होने लगे, जिससे पता लगता है कि वासुदेव के बाद उसके उत्तर-

राधिकारियों के समय में ईरान के सस्सानियन बादशाहों ने हिन्दुस्तान पर हमला करके कदाचित अपना राज्य यहाँ स्थापित किया। कुछ सस्सानियन सिकं भी पाये गये हैं, जो बासुदंब के सिकों से बिलकुल मिलते जुलते हैं। इसके पश्चात् छोट छोटे छाये कुपण राजा काबुल और उसके आस पास के प्रान्तों में बहुत दिनों तक राज्य करते रहे; पर पाँचवीं शताब्दी में हूणों ने हमला करके उन्हें बिलकुल नेस्त-नाबूद कर दिया। बासुदेव के नाम संस्चित होता है कि कुपण राजा बाद को पूरे हिन्दू हो गये थे; यहाँ तक कि वे अपना नाम भी हिन्दू ढंग का रखने लगे थे। यद्यपि वासुदेव के नाम संस्चित होता है कि वह कदाचित् वैद्याव था, पर उसके सिकों पर नन्दी सिहत शिव की मूर्ति है। उसके शिलालेख ७४ से ९८ वर्ष तक के पाये गए हैं; अतएव हुविक्क के बाद मोटे तौर पर उसने ४० वर्षों तक राज्य किया। इस हिसाब से उसका राज्य-काल १४०—१८० ई० होता है।

ईसा की तीसरी शतान्दी श्रंधकारमय—इस बात का एक भी चिह्न नहीं है कि वासुदेव की मृत्यु के बाद कोई सम्राट्या बड़ा राजा रहा हो। मालूम होता है कि कुपण साम्राज्य का श्रधः-पतन होते ही उत्तरी भारत छोटे छोटे स्वतन्त्र राज्यों में बँट गया। इसी समय श्रान्ध्र राजाश्रों का भी श्रधःपतन हुत्रा। विष्णु पुराण में श्रभीर, गर्दभिल, राक, यवन, वाह्मीक श्रादि विदेशी राजनंशों के नाम मिलते हैं, जो श्रान्ध्रों के बाद राज्याधिकारी हुए थे। ये राजवंश श्रधिकतर एक दूसरे के समकालीन थे। इनमें से कोई राजवंश ऐसा न या जो श्रन्य वंशों पर प्रभुल या दवाव रख सकता। श्रस्तः ईसवी नृतीय शतान्दी में जितने राज-

वंश हुए, उनके बारे में किसी बात का ठीक पता नहीं है। इसी लिये कुषण साम्राज्य के जन्त और गुप्त साम्राज्य के उदय के बीच का समय ऋषीत् मोटे तौर पर ईसवी तीसरी शताब्दी भारतवर्ष के इतिहास का अन्यकार युग कहलाता है। चौथी शताब्दी के प्रारम्भ में फिर प्रकाश होता है और गुप्त साम्राज्य के उदय से भारतवर्ष की घटनाओं का सिलसिलेबार इतिहास मिलने लगता है।

# दूसरा अध्याय

#### प्रजातन्त्र या गण राज्य

हम पहले खगड के आठवें अध्याय में कह आये हैं कि प्राचीन बौद्ध काल के प्रजातन्त्र राज्य, चाएक्य की कुटिल नीति से, धीरे धीरे मौर्य साम्राज्य में मिला लिये गये चौर उनका स्वाधीन ऋस्तित्व सदा के लिये नष्ट हो गया। पर जिस सहयोग के भाव की बदौलत इन सब प्रजातन्त्र राज्यों का प्रादुर्भाव हुन्ना था, वह उत्तरी भारत की स्वाधीनता-प्रेमी जातियों में इतना बद्ध-मूल था कि किसी सम्राट्या मन्त्री की कुटिल नीति से छुप्त न हो सकता था। अतएव मौर्य साम्राज्य का पतन होते ही नये नये प्रजातन्त्र राज्य सिर चठाने लगे। सिक्कों से पता लगता है कि मौर्य साम्राज्य के पतन के बाद एक ही शताब्दी के अन्दर यौधेय, मालव, वृष्णि, श्रार्जुनायन, श्रौदुम्बर, कुणिन्द, शिवि श्रादि कई प्रजातन्त्र राज्यों का प्रादुर्भाव हो गया। सिकों छौर शिलालेखों के आधार पर इन प्रजातंत्र राज्यों का विवरण यहाँ दिया जाता है। पर यह कह देना उचित जान पड़ता है कि प्राचीन प्रजातन्त्र राज्यों के लिये कौटिलीय अर्थशास्त्र तथा बौद्ध प्रन्थों में "संघ" शब्द आया है। पर जब बुद्ध भगवान ने अपने भिक्षक्रों के समुदाय का नाम "संघ" रक्खा, तब इस शब्द का राजनीतिक अर्थ जाता रहा । बाद को प्रजातन्त्र राज्यों के लिये संघ के बदले गण शब्द का व्यवहार होने लगा; और इसी लिये सिकों में

"मालव-गण्" "योधेय-गण्" स्त्रादि प्रयोग मिलते हैं। मौर्य काल के बाद के मुख्य गण् राज्यों का विवरण यहाँ दिया जाता है।

ग्रीधेय गरा-पाणिनि के ५-३-११४ और ५-३-११७ सूत्रों से पता लगता है कि पाणिनि के समय में यौधेय लोगों का " आयुधजीवि संघ" था; अर्थात् वे शस्त्र के बल से जीविका निर्वाह करते थे। उनका विशेष वृत्तान्त केवल सिकों त्रौर शिलालेखों से मिलता है। उनका प्राचीन से प्राचीन सिका लगभग ई० पू० १०० का है \*। उनके सब से प्राचीन सिकों पर केवल "यौधेयन" (ऋर्थात "यौधेयों का") लिखा मिलता है। बाद को उनके सिक्कों पर "यौधेयगणस्य जय" लिखा जाने लगा। यौधेयों की शक्ति का पता रुद्रदामन के गिरनारवाले शिलालेख से लगता है † । उसमें यौधेयों के बारे में लिखा है-''सर्वज्ञत्राविष्कृतवीरशब्दजातोत्सेकाविधेयानां यौधेयानाम्'' श्रर्थात् "यौधेय सब चत्रियों में वीरता प्रकट करके उचित श्रभिमान के भागी !हुए हैं "। रुद्रदामन् यौधेयों का रात्र था; श्रातएव शत्र के मुख से प्रशंसित होना वास्तविक शक्ति का सूचक है। उक्त शिलालेख में लिखा है कि रुद्रदामन ने यौधेयों को समल नष्ट कर दिया था। पर सिक्कों श्रीर शिलालेखों से पता लगता है कि वे इस धक्के से किसी तरह सँभल गये श्रौर ईसवी चौथी शताब्दी तक बने रहे । यौधेयों का नाम समुद्रगुप्त के इलाहाबाद-वाले शिलालेख में भी त्राया है। उससे सूचित होता है कि वे समुद्रगुप्त को कर देते थे और उसे अपना सम्राट् मानते थे।

Rapson's Indian Coins, p. 15.

<sup>†</sup> Epigraphia Indica VIII.. pp. 44-47.

यौधेयों का राज्य कहाँ तक फैला हुआ था, इसका पता उन के शासनों और शिलालेखों से लगता है। उनका एक शिलालेख सरतपुर रियासत के विजयगढ़ नामक स्थान में और उनके नाम की मिट्टी की मुहरें लुधियाना जिले के सोनैत नामक स्थान में पाई गई हैं। उनके सिके प्रायः पूर्वी पंजाब तथा सतलज और जमुना के बीचनाले प्रदेश में पाये जाते हैं। अतएव उनका राज्य मोटे तौर पर सतलज के दोनों किनारों से पूरव की ओर यमुना नदी तक और दिल्ला की ओर राजपूताने तक था। यौधेय लोग अपने मुख्या या प्रधान को "महाराज" और "महासेनापित" कहते थे। "महाराज" या "महासेनापित" कहते थे।

मास्तव गए — पाणिनि के समय में मालव लोगों का भी "श्रायुष-जीवि संघ" था; श्रार्थात् वे पंजाब में सिपहिंगिरी करते थे । पाणिनि के समय के मालवगए कदाचित् उन मालवों के पूर्व पुरुष थे, जिन्हों सिकन्दर ने जीता था। जयपुर रियासत के "नागर" नामक नगर के पास एक प्राचीन स्थान पर मालवों के करीब छ: हजार सिक्के मिले हैं। उन सिक्कों पर "मालवाहए जय", "मालवानां जय" श्रीर "मालव गएस्य जय" लिखा है। कुछ सिक्कों पर "मपय", "मजुप," "मगजस" आदि राज्द भी लिखे हैं, जो कदाचित् मालव गए के सरदारों या मुख्यों के नाम हैं। यह नहीं कहा जा सकता कि जिन मालवों ने ये सिक्के चलाये थे, वे वही मालव हैं या नहीं, जिनका उछेख पाणिनि ने श्राष्टाप्यायी में किया है।

इन सिकों की प्राचीनता के बारे में पुशतत्व-पिखतों में मत-

<sup>\*</sup> Indian Antiquary 1913, p. 200,

भेद है। कारलाइल और किनंघम साहेब का मत है कि ये सिक लगभग ई० पू० २५० के हैं; पर स्मिथ कौर रैप्सन का मत है कि ये ई० पू० १५० के पहले के नहीं हैं #। श्रांतिम मत ठीक मालूम होता है; क्योंकि उनमें से किसी सिक्के पर श्राशोक के समयं का लेख नहीं है।

ईसवी प्रथम शताब्दी में मालव लोगों की मुठभेड़ चत्रप नह-वान के सेनापित और दामाद उपवदात से हुई, जिसमें कदाचित् मालव लोग हार गये। उपवदात ने अपने नासिकवाले शिलालेख में इस विजय का उल्लेख बड़े अभिमान के साथ किया है।

बाद के शिलालेखों में मालव गए। के सम्बन्ध में कुछ ऐसे वाक्य त्र्याये हैं, जो विक्रम संवत् की तिथियों सृचित करते हैं। व वाक्य इम प्रकार हैं—

- (१) मालवानां गर्णास्थत्या इ०
- (२) मालवगण्स्थितिवशात् इ०
- (३) श्रीमालवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंक्षिते इ०।

डाक्टर टामस श्रीर डाक्टर भंडारकर के मत से उक्त वाक्यों के "गए।" शब्द का श्रर्थ समूह है; श्रीर उनका कहना है कि विक्रम सम्बन् इन्हीं मालवों का चलाया हुआ है। मालवों ने जब श्रपना स्वतन्त्र गए।-राज्य स्थापित किया, तब उसकी यादगार

<sup>\*</sup> Cunningham's Archaeological Survey Report. VI. p. 182 and Smith's Catalogue of Coins in the Indian Museum. p. 162.

<sup>†</sup> Luder's L'st of Brahmi Descriptions in Epigraphia Indica Vol. X. Appendix, No. 1131.

में उन्होंने यह विक्रम सम्बत् भी चलाया \* । पर डाक्टर फ्लीट † खौर श्री युत भांडारकर ‡ का मत है कि उक्त वाक्यों से केवल यह स्पृचित होता है कि यह संबत् मालवों में प्रचलित था । इन वाक्यों से यह किसी तरह नहीं स्पृचित होता कि उन्होंने यह संबत् श्रपना स्वतन्त्र गगा राज्य स्थापित करने के समय चलाया था । पर यह संबत् उनमें प्रचलित था, इसलिये इसका नाम मालव संवत् पड़ गया । मालव लोग चंवल श्रीर बेतवा निदयों के बीचवाले प्रदेश में रहते थे ।

मालवों का राजनीतिक महत्व और खाधीन राज्य ईसवी चौथी शताब्दी तक बना रहा। श्रन्त में वे समुद्रगुप्त से पराजित हुए और गुप्त साम्राज्य में उन्होंने भी वही स्थान प्रहरण किया, जो यौषेयों ने किया था।

आर्जुनायन—श्वार्जुनायनों के थोड़े से सिक्के पाये गये हैं। एन पर "श्वार्जुनायनान" लिखा है। इन सिक्कों का समय ई० पू० प्रथम शताब्दी माना जाता है +। श्वार्जुनायनों का उल्लेख समुद्रगुप्त के इलाहाबादवाले शिलालेख में भी श्वाया है। वे लोग भी समुद्रगुप्त से परास्त हुए थे; श्रीर उन्होंने भी यौधेयों तथा मालवों की तरह गुप्त साम्राज्य की श्रापीनता स्वीकृत की थी। श्वार्जु-नायनों के सिक्के कहाँ मिले थे, इसका कहीं कोई उल्लेख नहीं है।

<sup>•</sup> Indian Antiquary, 1913 p. 199.

<sup>†</sup> J. R. A. S. 1914 pp. 413, 745, 1010, Ibid 1915, pp. 138, 502.

Indian Antiquary, 1913. p. 162.

<sup>+</sup> Rapson's Indian Coins. p. 11.

पर समुद्रगुप्त के शिलालेख में ऋार्जुनायनों का नाम मालवों और यौधेयों के बीच में ऋाया है \* । इससे पता लगता है कि उनका राज्य भरतपुर और नागर के बीच में रहा होगा ।

श्रीदुम्बर—श्रीदुम्बरों का उल्लेख पागिनीय व्याकरण में भी श्राया है। उनके बहुत से सिक्के पाये गये हैं, जो निम्नलिखित तीन भागों में वौंटे जा सकते हैं—

- (क) वे सिक, जिन पर केवल "औदुम्बर" शब्द लिखा है।
- (ख) वे सिके, जिन पर राजा के नाम के साथ "त्रौदुम्बर" लिखा है।
  - (ग) वे सिक्के, जिन पर केवल राजा का नाम लिखा है।

श्रीयुत राखालदास वैनर्जी तथा रैप्सन साहेब ने लेख के त्राधार पर इन सिक्कों का समय ई० पू० प्रथम शताब्दी माना हैं†। ये सिक्के उत्तरी पंजाब में पठानकोट, कॉंगड़ा त्र्यौर होशि-यारपुर जिलों में तथा ज्वालामुखी के पास पाये गये थे। श्रतएव श्रौदुम्बरों का राज्य उत्तर त्र्यौर पश्चिम की श्रोर रावी तक तथा दिल्ला श्रौर पूर्व की श्रोर कॉंगड़े तथा कुल्लू तक फैला हुआ था।

\$ियान्द — कुष्णिन्दों का उल्लेख महाभारत श्रीर विष्णु पुरास में है। पर उनके बारे में जो कुछ पता लगता है, वह केवल सिकों से लगता है। उनके कुछ सिकों पर केवल "कुस्पिन्द" लिखा है; पर कुछ सिकों में "कुस्पिन्द" के साथ साथ राजा का नाम भी मिलता है। जिन सिकों पर केवल "कुस्पिन्द" लिखा है,

 <sup>\* &</sup>quot;मालवार्जुनायनयौधेयमद्रक" ६० (समुद्रगुप्त का शिलालेख)

J. A. S. B. 1914, p. 249; Rapson's Indian Coine; p. 11.

वे दूसरे सिकों की अपेक्षा प्राचीन मन्त जाते हैं। उनके दूसरे सिकों का समय किंन्यम के मिं से ई० पू० १५० : तथा रैप्सन के मत से ई० पू० १५० : तथा रैप्सन के मत से ई० पू० १०० † है। अतएव उनके प्राचीन से प्राचीन सिकों का समय ई० पू० दूसरी शताब्दी माना जाता है। उनका राज्य मोटे तौर पर गगा और यमुना के उनरी दोष्प्राव में हिमालय पर्वत की घाटी में फैला हुआ था; अर्थात् उनके राज्य की पूर्वी सीमा गंगा, दिल्ला और पश्चिमी सीमा हिसालय की तराई तथा उत्तरी और पश्चिमी सीमा हिमालय की तराई तथा उत्तरी और पश्चिमी सीमा अम्बाले से हिमालय की तराई तक थी। विष्णु पुराण में "कुलिन्दोपत्यका" शब्द आया है, जिससे सूचित होता है कि "कुणिन्द" या "कुलिन्द" लोग हिमालय की तराई में रहते थे।

वृश्यि—सिर्क एक सिक्ष में वृष्णि गण का नाम श्राया है। उस सिक्ष पर जो लेख है, उसे किनंत्रम साहब ने इस प्रकार पढ़ा है— "वृष्णिराजज्ञा गणस्य सुबरस्य" । पर बर्झी श्रौर रैप्सन ने वह लेख इस प्रकार पढ़ा है— "वृष्णिराजज्ञा गणस्य त्रतरस्य" + । रैप्सन के मत से "राजज्ञ" शब्द का वही श्रर्थ है, जो "चत्रिय" शब्द का है। श्रतएव यह सिक्का "वृष्णि" नाम के चत्रिय गण का है। वृष्णि गण का उस्लेख बाण-कृत "हर्पचरित"

<sup>\*</sup> Archaeological Survey Report, XIV. p. 134.

<sup>†</sup> Rapson's Indian Coins. p. 12.

Cunningham's Coins of Ancient Indian. p. 70.

<sup>+</sup>J. R. A. S. 1900, pp. 416, 420,

में भी आया है। कौटिलीय अर्थशास्त्र में भी "वृष्णि संघ"क का उल्लेख है; पर वहाँ कौटिल्य का तात्पर्य उन प्राचीन वृष्णियों से है, जिनके वंश में श्रीकृष्ण भगवान हुए थे। वृष्णियों का राज्य काल ई० पू० प्रथम या द्वितीय शताब्दी माना जाता है।

शिबि—चित्तौर से ११ मील उत्तर "तम्बावित नागरि" नामक एक प्राचीन नगर का ध्वंसावशेष हैं। इस नगर के पास कुछ बहुत ही प्राचीन सिक्के पाये गये हैं। उनमें से कुछ सिक्के "शिबि" लोगों के हैं। उन सिक्कों पर यह लेख खुदा हुआ है—"मम्भिकाय सिबिजनपद्स" अर्थात् "मध्यमिका के सिबिजनपद्से या या जनसमूह भी है। सिक्कों से पता चलता है कि शिबि लोग "मध्यमिका" के थे। पतंजिल के महाभाष्य में मध्यमिका नगरी का उल्लेख है। "तम्बावित नागरि" ही कदाचित् प्राचीन "मध्यमिका" है। "शिबि" लोगों के सब से प्राचीन सिक्के ई० पू० प्रथम या द्वितीय शताव्दी के हैं †।

उपर जिन गए राज्यों का चल्लेख किया गया है, वे अपने समय में बड़े शक्ति-सम्पन्न थे। उस समय के राजनीतिक समाज में उनकी बड़ी धाक थी। देश का बहुत सा भाग उनके शासन में था। योधेय लोगों ने अपनी प्रबल राजनीतिक शक्ति के कारए बहुत प्रसिद्धि प्राप्त कर ली थी। वे पंजाब के एक बहुत बड़े हिस्से पर राज्य करते थे। इसी तरह मालव गए। का भी बड़ा महत्त्व

त्रर्थशास्त्र; ५० १२.

<sup>†</sup> Rapson's Indian Coins. p. 12; Archaeological Survey Report. VI. pp 200-207.

था। यह उनके महत्त्व काही परिएाम है कि वे जिस प्रान्त में जाकर बसे, वह प्रान्त ही उनके नाम से "मालवा" कहलाने लगा । दोनों गए राज्यों ने विदेशी शक ज्ञापों से युद्ध किया था। मालवों ने नहपान की सेना का श्रीर यौधेयों ने रुद्रदामन की सेना का पूरा पूरा मुकाबला किया था। पर दोनों ही पराजित हो गये। कदाचित् अन्य गण राज्यां को भी विदेशियों का सामना करना पड़ा था; श्रीर चनकी भी वही हालत हुई, जो यौधेयों तथा मालवों की हुई थी। इन गरा राज्यों के ऋध:पतन ऋौर नाश का एक कारण गुप्त साम्राज्य का उदय भी था। मौर्य साम्राज्य के पहले से ही हर एक सम्राट्, राजनीतिज्ञ श्रौर साम्राज्यवादी का यही उद्देश्य था कि ये प्रजातन्त्र या गरा राज्य सदा के लिये निर्मूल हो जायँ। चन्द्रगुप्त मौर्य अपने कुटिल मन्त्री चाणक्य की सहायता से इन प्रजातन्त्र राज्यों को छिन्न भिन्न करने में बहुत कुछ सफल हुन्या था । गुप्त वंश के सम्राट् भी इसी सिद्धान्त पर चलते थे । समुद्र-गुप के इलाहाबादवाले शिलालेख से पता लगता है कि उस प्रतापी सम्राट् ने "यौधेय", "मालव" श्रीर "श्रार्जुनायन" इन तीन गुणों को जीतकर ऋपने साम्राज्य में मिला लिया था। इस प्रकार बाहर से विदेशियों के आक्रमण के कारण तथा अन्दर से साम्राज्य के उदय श्रौर वृद्धि के कारण प्राचीन भारत के इनप्रजा-तन्त्रों या गण राज्यों का सदा के लिये लोप हो गया।

# तीसरा अध्याय

## धार्मिक दशा

बौद्ध धर्म कं स्गिति—ज्याोक की मृत्यु से किन्छिक समय तक अर्थान मोटे तौर पर तीन शताब्दियों तक बौद्ध धर्म उत्तर की स्रोर बराबर बढ़ता गया। कहा जाता है कि अर्थांक के बाद ग्रुंग राजाओं ने बौद्धां पर बड़े बड़े श्रत्याचार कियं; पर फिर भी बौद्ध धर्म बराबर उन्नति ही करता रहा। वह केवल हिन्दुस्तान के श्रन्दर ही न रहा, बल्कि उस की सीमा पार करके बलस्न और चीन तक भी फैल गया।

बीद्धों पर पुष्यिमत्र का श्रत्याचा — यह कहना श्रसंभव है कि शुंग वंश के राजा पुष्यिमित्र ने बौद्धों पर कितना श्रत्याचार किया। तारानाथ ने तिज्वती भाषा में बौद्ध धर्म का जो इतिहास प्रन्थ लिखा है, उससे पता लगता है कि पुष्यिमित्र नामक शुंग वंशी राजा ने मध्य देश से जालन्धर तक श्रानेक मठ जलवा दिये श्रीर न जाने कितने बौद्ध विद्वानों तथा भिक्षुश्रों को मरवा डाला। "दित्यावदान" में लिखा है कि पुष्यिमित्र ने बौद्ध धर्म को निर्मूल करने की इच्छा से पाटलिपुत्र का "कुक्कुटाराम" नामक विद्वार विलक्कल बरबाद कर दिया श्रीर शाकल (कदाचित् स्यालकोट) के श्रास पासवाले श्रांत में जो भिक्षु रहते थे, उन्हें मरवा डाला। संभव है, बौद्ध प्रंयकारों का यह वर्ष्णन श्रत्युक्त हो; पर इसमें कुछ सार भी श्रवश्य है।

पश्चिमोत्तर भारत में बौद्ध धर्म — ई० पू॰ प्रथम और द्वितीय शताब्दी में मध्य देश में बौद्ध धर्म की चाहे जो दशा रही हो, पर पश्चिमोत्तर भारत के यवन या यूनानी राजाओं के राज्यों में उसका खृत प्रचार हो रहा था। प्रसिद्ध यूनानी राजा मिनेंडर (मिलिन्द) बौद्ध धर्म का अनुयायी था। स्थितर नागसेन ने उसे अपने उपरेशों से बौद्ध धर्म में दीत्तित किया था। यही एक ऐसा यूनानी राजा है, जिसका नाम भारतवर्ष के प्राचीन साहित्य में मिलाता है। "मिलिन्द पन्हों" नामक पाली प्रन्थ में मिलिन्द अपने गुरु स्थितर नागसेन से शंकाएँ तथा प्रश्न करता है; और नागसेन उन शंकाओं का समाधान करता है।

बौद्ध धर्म के अउराष्ट्र संप्रदाय— मुद्ध के जीवन काल से ही बौद्ध धर्म में बरावर मत-भेद उठते श्रीर भिन्न भिन्न संप्रदाय निकलते रहे हैं। उन संप्रदायों के मतभेद दूर करने के लिये समय समय पर बौद्ध भिन्नुश्रों की महासभाएँ होती रही हैं। अशोक के समय में भी इसी तरह की एक महासभा हुई थी। उस के बाद बौद्ध धर्म फिर धीरे धीरे श्रोनक संप्रदायों में बँटने लगा। यहाँ तक कि कनिष्क के पहले बौद्ध धर्म में निश्चित रूप से अठारह संप्रदाय हो गये थे। कदाचित् इन श्राठारहो संप्रदायों को एक करने श्रीर उनके मतभेद दूर करने के लिये ही कनिष्क के समय में बौद्ध धर्म की चौथी महासभा हुई थी।

किनिष्क के समय की बौद्ध महासमा—बौद्ध धर्म के इति-हास में किनिष्क के राज्य-काल से एक नया ही युग प्रारंभ होता है। उसका राज्य काश्गर, यारकन्द, खुतन, काबुल, कन्धार, सिंध, पश्चिमोत्तर भारत, कश्मीर और मध्य देश में फैला हुआ

था। चीन श्रीर तिब्बत के बौद्ध प्रंथों में उसकी बहुत प्रशंसा है श्रीर उसकी तुलना श्रशोक से की गई है। उसने बौद्ध धर्म के प्रचार में बहुत सहायता दी थी। उसके समय में बौद्ध धर्म की चौथी महासभा हुई । इस सभा के सम्बन्ध में बौद्ध शंथों में परस्पर विरोधी वातें पाई जाती हैं। तारानाथ कृत बौद्ध धर्म के इतिहास सं पता लगता है कि श्रठारहो सम्प्रदायों के बीच जो मगड़ा हो रहा था, वह इस महासभा में तै हुन्ना। बौद्ध धर्म के त्राठारही सम्प्रदाय मान्य हुए: विनयपिटक लिपि-बद्ध किया गया: श्रौर सूत्र-पिटक तथा अभिधर्म-पिटक के जो भाग तब तक लिपि-बद्ध नहीं हुए थे, वे भी लिपि-बद्ध किये गये। एक दसरे तिब्बती अन्थ से पता लगता है कि कनिष्क ने भिन्न भिन्न सम्प्रदायों के पारस्परिक विरोध का अन्त करने के लिये अपने गुरु पार्श्व से एक बौद्ध महासभा करने का प्रस्ताव किया। पार्श्व ने यह प्रस्ताव स्वीकृत कर लिया; और इसके अनुसार बौद्ध धर्म के विद्वानों की एक बड़ी सभा करने का प्रवन्ध किया। कनिष्क ने इसके लिये कश्मीर की राजधानी श्रीनगर में एक बड़ा विहार बनवाया। इस महा-सभा में पाँच सौ विद्वान उपस्थित थे। इसके सभापति वसमित्र चुने गये। इन विद्वानों ने समस्त बौद्ध प्रन्थों को बड़े परिश्रम से अच्छी तरह देख भालकर सब सम्प्रदायों के मत के अनुसार सूत्र-पिटक, विनय-पिटक श्रौर श्रभिधर्म-पिटक पर संस्कृत भाषा के एक एक लाख श्लोकों में महाभाष्य रचे। ये महा-भाष्य क्रम से "उपदेश", "विनय-विभाषा-शास्त्र" और "अभि-धर्म-विभाषा-शास्त्र" कहलाते हैं। मालूम होता है कि इस महा-सभा में कुछ ऐसे सिद्धान्त निश्चित हुए थे. जो सब सम्प्रदायों

को मान्य थे। इस महासभा में सब से मार्के की बात यह हुई कि अठारहो सम्प्रदायों के बीच क पुराना भगड़ा सदा के लिये तै हो गया। पर इसके साथ ही कुछ नये नये सम्प्रदाय भी सिर उठागे लगे। इस तरह का एक सम्प्रदाय "महायान" था। यह पहले ही से अपनी प्रारंभिक अवस्था में विद्यमान था। पर उस समय इसका प्रचार शीव्रता से होने लगा था।

महायान संप्रदाय की उत्पत्ति-श्रारम्भ में बुद्ध का धर्म एक प्रकार का संन्यास-मार्ग था। "मुत्तनिपात" के "ख्रमावि-माणसुत्त" में लिखा है कि जिस भिक्षु ने पूर्ण श्रर्हतावस्था प्राप्त कर ली हो, वह कोई काम न करे; केवल गेंड़े के समान वन में निवास करे। "महावग्ग" (५-१-२७) में लिखा है—"जो भिक्ष निर्वाण पद तक पहुँच चुका हो, उसके लिये न तो कोई काम ही अवशिष्ट रह जाता है और न उसे किया हुआ कर्म ही भोगना पडता है।" यह संन्यास मार्ग नहीं तो स्त्रीर क्या है ? उपनिषद् के संन्यास-मार्ग से इसका पूरा मेल मिलता है। पर ऋशोक के समय में बौद्ध धर्म की यह हालत बदल गई थी। बौद्ध भिक्षुत्रों ने ऋपना संन्यास मार्ग और एकान्त वास छोड़ दिया था स्रोर व धर्म-प्रचार तथा परोपकार के लिये पूर्व में चीन तक ख्रौर पश्चिम में यूनान तक फैल गये थे। जब उन्होंने शुष्क संन्यास-मार्ग का श्राचरण छोड़कर परोपकार के कामों में सम्मिलित होना श्रारम्भ किया, तब नये और पुराने मत में मगड़ा पैदा हो गया। पुराने मत के लोग अपने मत को "थेरबाद" ( बृद्ध पंथ ) कहने लगे; चौर नवीन मत-वादी चपने पंथ का "महायान" नाम रखकर पुराने पंथ को "हीनयान" ( हीन पंथ ) कहने लगे।

महायान और भक्ति-मार्ग-बुद्ध के मूल उपदेशों में श्रात्मा या ब्रह्म का ऋस्तित्व नहीं माना गया था। ऋतएव स्वयं बुद्ध की उपस्थित में भक्ति के द्वारा परमात्मा की प्राप्ति करने का उपदेश नहीं किया जा सकता था। जब तक युद्ध भगवान् की भन्य मूर्ति श्रीर उनका पावन चरित्र लोगों के सामने प्रत्यच रीति से उप-स्थित था, तब तक भक्ति मार्ग के उपदेश की कोई त्रावश्यकता ही न थी। पर बुद्ध के बाद जब भिक्ष लोग सामान्य जनों में इसका प्रचार करने लगे, तब उन्होंने दंखा कि सब लोग गृहस्थी होड़कर भिक्ष नहीं बन सकते; श्रीर न उनकी समभ में हाक तथा निरीश्वर संन्यास-मार्ग ही ह्या सकता है। इसलियं एक ऐसे सरल और प्रत्यत्त मार्ग की आवश्यकता हुई, जो सब के हृदयों को त्राकर्षित कर सके। यह मार्ग सिवा भक्ति-मार्ग के ऋौर क्या हो सकता था! इस मार्ग के अनुसार स्वयं बुद्ध भगवान् ही परमात्मा समफे जाने लगे। बुद्ध के साथ ही साथ बहुत से बाधिसत्वों की भी कल्पना की गई। बोधिसत्व वे हैं, जो भविष्य जन्म में बुद्ध पद के श्रिधिकारी हो सकते हैं। श्रर्थात् बुद्ध होने से पहले श्रानेक बार बीधिसत्व रूप में जन्म लेना पड़ता है। नये महायान संप्रदाय में बुद्ध श्रीर बोधिसत्वों की पूजा होने लगी। बौद्ध परिडतों ने बुद्ध ही को स्वयंभू तथा श्रनादि श्रनन्त परमेश्वर का रूप दे दिया। वे कहने लगे कि बुद्ध का निर्वाण तो उन्हीं की लीला है; वास्तव में बुद्ध का कभी नाश नहीं होता; वे सदैव श्रमर रहते हैं। इसी प्रकार बौद्ध प्रन्थों में यह प्रतिपादन किया जाने लगा कि "बुद्ध भगवान् समस्त संसार के पिता श्रौर नर-नारी उनकी सन्तान हैं; वे सब को समान दृष्टि से देखते हैं:

धर्म की व्यवस्था विगड़ने पर वे कंवल धर्म की रत्ता के लिये समय समय पर बुद्ध के रूप में प्रकट हुआ करते हैं; और देवा- दिदेव बुद्ध की भक्ति करने से, उनके स्तूप की पूजा करने से, अथवा उन्हें भक्ति-पूर्वक दो चार पुष्प समर्पण कर देने से मनुष्य को सद्गित प्राप्त हो सकती हैं" \*। मिलिन्द पन्हों (३-७-२) में यह भी लिखा है—"किसी मनुष्य की सारी उन्न दुराचरणों में क्यों न बीती हो, परन्तु मृत्यु के समय यदि वह बुद्ध की शरण में जाय, तो उसे अवश्य स्वर्ग की प्राप्ति होगी।" उसी प्रन्य (६-२-४) में नागसेन ने मिलिन्द से कहा है—"गृहस्थाश्रम में रहते हुए भक्ति के द्वारा निर्वाण पद पा लेना असंभव नहीं है।" बस यही भक्ति-सार्ग महायान की मुख्य विशेषता है।

महायान पर भगवद्गीता का प्रभाव—बुद्ध भगवान् का प्राचीन मत शुद्ध संन्यास-मार्ग था। इस संन्यास-मार्ग में भिक्त-मार्ग की उत्पत्ति आप ही आप, बिना किसी बाहरी प्रभाव के हो गई हो, यह समक में नहीं आ सकता। अतएव सिद्ध होता है कि इस पर अवश्य कोई बाहरी प्रभाव पड़ा। बौद्ध प्रन्थों से भी यही सूचित होता है। तिज्बती भाषा के तारानाथ वाले बौद्ध धर्म के इतिहास से पता लगता है कि प्राचीन बौद्ध धर्म में महायान के नाम से जो नया सुधार हुआ, उसके आदि कारण छुण्ए और गणेश थे। तारानाथ के प्रन्थ में लिखा है—"महायान पन्य के सुख्य संस्थापक नागार्जुन का गुरु राहुलभद्र नामक बौद्ध पहले

<sup>\*</sup> देखिये सद्धर्मपुंडरीक (२,७७–६=;५ 🕈 २२;१५, ५-२२.) तथा मिलिन्द पन्डो (३-७-७.)

नाझण था। उस नाझण को महायान की कल्पना श्रीकृष्ण तथा
गणेश जी की कृपा से प्राप्त हुई थी।" इसका यही व्यर्थ है कि
यद्यपि प्राचीन बौद्ध धर्म केवल संन्यास-प्रधान था, पर उसमें से
भक्ति-प्रधान तथा कर्म-प्रधान महायान पन्थ की उत्पत्ति भगवान्
श्रीकृष्ण की भगवद्रीता के प्रभाव से हुई; व्रर्थात् महायान बौद्ध
धर्म पर भगवद्रीता का बहुत प्रभाव पड़ा; त्रौर उसका मक्ति-मार्ग
इसी भगवद्रीता का परिणाम है \*।

महायान संप्रदाय पर विदेशियों का प्रभाव—जब तक बौद्ध धर्म भारतवर्ष की सीमा के अन्दर रहा, तब तक वह अपने शुद्ध रूप में बना रहा। पर अशोक के समय में जब से वह भारतवर्ष की सीमा पार करके दूसरे देशों में गया, तभी से उसके प्राचीन रूप में परिवर्तन होने लगा। अशोक के समय में उसके धर्म-प्रचारकों ने सीरिया, मिस्र, साइरीनी, यूनान, एपिरस, गान्धार, काम्बोज और लंका में जाकर अपने धर्म का प्रचार किया। यह रपष्ट है कि गौतम बुद्ध के जो उपदेश या सिद्धान्त भारतवर्ष के अन्दर रहनेवाले लोगों के हदयों पर प्रभाव डाल सकते थे, वे उसी रूप में हिन्दुस्तान के बाहर रहनेवाली यूनानी आदि जातियों के हदयों पर पूरी तरह से प्रभाव न डाल सकते थे। इसलिये प्रत्येक देश की परिस्थित के अनुसार बौद्ध धर्म में परिवर्तन करने की आवश्यकता हुई। अशोक के बाद मौर्य साम्राज्य का अधःपतन होते ही भारतवर्ष पर यूनानियों, शकों, पार्धिवों और

<sup>•</sup> देखिये Dr. Kern's Manual of Indian Budhism; P. 122,; भीर तिकड इत गीता रहस्य; यह ४६८-६६.

कुषणों के त्राक्रमण हुए। इनमें से बहुत से विदेशियों ने बौद्ध धर्म प्रहुण किया। ये विदेशी अपने साथ भिन्न भिन्न आचार-विचार, रीति-रवाज श्रौर पूजा की विधि भारतवर्ष में लाये थे। इन विदेशियों के धर्म, विश्वास श्रीर रीति रवान का बौद्ध धर्म पर बड़ा प्रभाव पड़ा। उस की प्राचीन शुद्धता श्रीर सरलता जाती रही। जिस समय बौद्ध धर्म दिग्विजय के लिये बाहर निकला ऋौर विदेशियों के साथ उसका सम्पर्क हुन्ना, उसी समय उसमें परिवर्तन का बीज बोया गया। परिवर्तन का यही बीज धीरे धीरे महायान संप्रदाय के रूप में परिएत हुआ। इस परिवर्तन का एक प्रमाण बौद्ध काल की शिल्प कला में मिलता है। स्वयं बुद्ध भगवान की प्राचीन बौद्ध काल श्रथवा मौर्य काल की मूर्ति कहीं चित्रित नहीं मिलती। इसका एकमात्र कारण यही है कि पूर्वकालीन बौद्धों ने बुद्ध के "निर्वाण" को यथार्थ रूप में माना था। तब निर्वाण-प्राप्त देह की प्रतिमा भला वे क्यों बनाते! प्राचीन बौद्ध काल में बुद्ध भगवान का अस्तित्व कछ चिह्नों से सचित किया जाता था: जैसे "बोधि-वृत्तु", "धर्मचक्र" अथवा "स्तूप"। पर जब धीरे धीरे महायान संप्रदाय का जोर बढ़ा, तब गौतम बुद्ध देवता रूप में पूजे जाने लगे श्रोर उनकी मूर्तियाँ बनने लगीं।

ह्यंनयान और महायान में भेर—ह्योनयान श्रीर महायान सम्प्रदायों में निम्नलिखित मुख्य भेद हैं—

- (१) हीनवान संप्रदाय के प्रन्थ पाली भाषा में ऋौर महायान संप्रदाय के प्रन्थ संस्कृत भाषा में हैं।
  - (२) हीनयान संप्रदाय में बुद्ध भगवान के सिद्धान्त और

उपदेश अधिकतर शुद्ध रूप में हैं; पर महायान संप्रदाय में वे परि-वर्तित रूप में हैं; अर्थात् उनमें भक्ति मार्ग की प्रवलता दिखाई देती है।

- (३) हीनयान संप्रदाय का ऋषिक प्रचार दिच्चिए में और विशेषतः लंका तथा बरमा में था; पर महायान संप्रदाय का प्रचार प्रायः उत्तर के देशों में और नैपाल तथा चीन में था।
- ( ४ ) हीनयान संप्रदाय में गौतम बुद्ध देवता के रूप में नहीं पूजे जाते थे; इसलिये ऋति प्राचीन बौद्ध काल में उनकी मूर्तियाँ नहीं बनाई जाती थीं। पर महायान संप्रदाय में बुद्ध देवता के रूप में पूजे जाने लगे; इसलिये कुषणों के राज्य-काल में उनकी मृर्तियाँ यनने लगीं।
- (५) हीनयान संप्रदाय एक तरह का संन्यास या ज्ञान-मार्ग था; पर महायान संप्रदाय एक तरह का भक्ति-मार्ग था; अर्थात हीनयान संप्रदाय ने संन्यास या ज्ञान पर और महायान संप्रदान ने भक्ति या कर्म पर अधिक जोर दिया था।
- (६) हीनयान के श्रमुसार केवल उसी को निर्वाण मिल सकता है, जिसने संसार से सब तरह का नाता तोड़कर भिक्षु का जीवन ग्रहण किया हो; पर महायान के श्रमुसार उन सब को निर्वाण प्राप्त हो सकता है, जिन्होंने श्रद्धा श्रीर भक्ति के मार्ग का श्रमुसरण किया हो श्रीर जो संसार से भी नाता जोड़े हुए हों।

# ब्राह्मण धर्म की स्थिति

श्राह्मण धर्म नष्ट नहीं हुआ — प्रशोक के समय से किनिष्क के समय तक अर्थात् ई० पू० २०० से ई० प० २०० तक उत्तरी भारत में बौद्ध धर्म का प्रचार बहुत जोरों के साथ था। इन चार सौ वर्षों में बनी हुई इमारतों, स्तूपों श्रौर ।मन्दिरों के जो भन्नाव-शेष, शिलालेख तथा मूर्तियाँ मिलती हैं, उनसे बौद्ध मत का प्रचार परी तरह से प्रकट होता है : इस समय की प्राय: सभी चीजें बौद्ध धर्म-सम्बन्धी है। पर इससे यह न समक्त लेना चाहिए कि उस समय हिन्दू या ब्राह्मण धर्म बिलकुल छन हो गया था। यज्ञ आदि उस समय भी होते थे । हाँ, कदाचित उतने अधिक न होते थे, जितने पहले हुआ करते थे। हिन्दू देवी-देवताओं की पूजा भी छप नहीं हुई थी। इसका सबूत कैडफाइसिज द्वितीय के सिक्हों से ही मिलता है। वह शिव का इतना भक्त था कि उसने अपने सिकों पर शिव की मूर्ति अंकित करांदी थी। महायान संप्रदाय की बातों से भी प्रकट होता है कि बौद्ध धर्म धीरे धीरे हिन्दू धर्म की श्रोर मुक रहा था; क्योंकि वह संप्रदाय वास्तव में बौद्ध धर्म की अपेचा हिन्दू धर्म से अधिक मिलता है। उसके प्रन्थ पाली में नहीं, बल्कि संस्कृत में हैं। इसके सिवा इस समय के दें। शिलालेख (एक गिरनार में रुद्रदामन का ऋौर दसरा मधुरा में वासिष्क का) शुद्ध संस्कृत में हैं। इससे भी सिद्ध है कि धीरे धीर ब्राह्मणों का प्रभाव बढ़ रहा था।

शुंग वंशी राजाओं के समय ब्राह्मण धर्म—श्रशोक ने श्रपने साम्राज्य में पशु-विल वन्द कर दी थी। उस समय के ब्राह्मण बिलप्रदान करना बहुत पुष्य का काम समक्तं थे। श्रशोक ने पशुबिल के सम्बन्ध में जो निषेध-सूचक श्राह्मा निकाली थी, वह कदाचित् ब्राह्मणों के ही विकद्ध थी। एक शृद्ध राजा की श्राह्म सं ब्राह्मणों की चिरप्रचलित प्रथा बन्द हो गई थी; इससे वे लोग श्रवश्य ही श्रसन्तुष्ट थे। पर वे कुछ

कर न सकते थे। श्रशोक की मृत्यु के बाद ब्राह्मणों ने दलबद्ध होकर उसके वंशधरों का विरोध करना आरंभ किया। परन्त वे स्वयं लड नहीं सकते। अन्त में उन्हें इस काम के योग्य एक व्यक्ति मिल गया। वह मौर्य वंश का सेनापति पुष्यमित्र था। वह ब्राह्मण धर्म का पत्तपाती था ऋौर बौद्ध धर्म से घृणा करता था। उसने ब्राह्मणों की सहायता से मौर्य वंश के अन्तिम राजा बृहद्रथ को मारकर मौर्य साम्राज्य पर ऋधिकार जमा लिया। ऋशोक ने ऋपने साम्राज्य में पशु-बलि प्रायः बिल्कुल बन्द कर दी थी। इस के विरोध के रूप में पुष्यमित्र ने अपशोक ही की राजधानी पाटलिपुत्र में श्रश्यमेध यज्ञ किया। पुष्यमित्र के राजा होने पर थोड़ ही दिनों में ब्राह्मणों का माहात्म्य बढ गया । उन्होंने समस्त विद्याश्चों को लिपि-बद्ध किया आर ब्राह्मण-धर्म को ऐसे साँचे में डाल दिया कि वह आज तक बना हुआ है। पुष्यमित्र के यज्ञ में पतंजलि ऋषि ने पुरोहित का काम किया था; श्रौर उसी के श्राश्रम में रहकर पतंजलि ने महाभाष्य की रचना की थी। मालम होता है कि श्रशोक ने ब्राह्मणों के जो श्रधिकार छीन लियं थे. वे ऋधिकार ब्राह्मणों ने शंग राजाओं के समय में फिर से प्राप्त करके समाज में श्रापनी श्रेष्ट्रता स्थापित करा ली थी।

यवन राजाओं के समय ब्राह्मण्धर्म —पश्चिमोत्तर सीमा तथा पंजाब पर यूनानी राजाश्चों का शासन लगभग २५० वर्षों तक था। इस बीच में भी ब्राह्मण्धर्म श्रन्छी तरह प्रचलित था। कदा-चिन् बहुत से यूनानी भी हिन्दू धर्म को मानने लगे थे। यह बात बेसनगर नामक गाँव में मिले हुए एक स्तंभ श्रीर उसके ऊपर खुदे हुए लेख से प्रकट होती है। यह गाँव ग्वालियर राज्य की दिल्लिए सीमा पर भेलसा के समीप है। प्राचीन विदिशा नगरी यहीं थी। इसके खँडहर खब तक पाये जाते हैं। इसी जगह बेतवा नदी के एक बड़े टीले पर "गरुड़ध्वज" नामक स्तंभ खड़ा है। उस स्तंभ पर एक खति प्राचीन लेख है, जिसका भावार्थ है—

"यह वासुदेव का गरुड्ध्वज विष्णु-भक्त हेलिओडोरस की आज्ञा से बनाया गया। वह यवन (यूनानी) था। उसके पिता का नाम डीख्योन था। वह तत्त्रशिला का रहनेवाला था। इसी काम के लिये वह राजा एन्टिएत्काइडस का दूत या प्रतिनिधि होकर विदिशा के राजा भागभद्र के पास आया था।"

इस शिलालेख में एन्टिएस्काइडस "भागवत" ( विष्णु का भक्त ) कहा गया है। इसका समय ई० पू० १४० और १३० के बीच माना जाता है। इस शिलालेख से यह सूचित होता है कि उस समय दिन्दू धर्म जीवित था; और वाष्ट्रदेव ओक्रप्ण की उपा-सना प्रतिष्ठित यवनों ने भी स्वीकृत कर ली थी। इस शिलालेख से यह भी सिद्ध होता है कि वैष्णुव सम्प्रदाय कोई नई चीज नहीं, बल्कि वह दो हजार वर्षों से भी श्रधिक प्राचीन है।

कुपण राजाओं के समय ब्राह्मण धर्म—कुपणों के समय में हिन्दू धर्म के प्रचलित रहने का प्रमाण तो उनके किकों से ही मिलता है। कैडकाइसिज द्वितीय श्रीर वासुरेव के सिकों पर केवल शिव की मूर्ति पाई जाती है। इससे माल्म होता है कि वे शिव के परम भक्त थे। वासिष्क के समय का एक यूप (यइनसंभ) भी मिला है, जिससे पता चलता है कि उस समय बौद्ध धर्म का प्रचार होने पर भी यहाँ का होना वन्द नहीं हुआ था। यह यह नहम्म पत्थर का है और मथुरा के पास यसुना के किनारे

ईसापुर में मिला था। इस पर एक लेख खुदा है, जिससे पता लगता है कि महाराज वासिष्क के चौबीस वें राज्य वर्ष में द्रोग्णल नामक ब्राह्मण ने द्वादश रात्रि पर्यन्त यज्ञ करके इस यूप की स्थापना की थी। यूप या यज्ञ-स्तम्भ पशु बाँधने के लिये, यज्ञशाला में, गाङ्गा जाता था। श्रत्यत्व सिद्ध होता है कि उस समय यज्ञ का प्रचार श्रन्छी तरह था। यह शिलालेख संस्कृत भाषा में है, जिससे पता लगता है कि ब्राह्मणों की भाषा संस्कृत भी छुप नहीं हुई थी। संस्कृत में यह पहला शिलालेख है। इसके पहले के जितने शिलालेख श्रव तक मिले हैं, वे सब प्राकृत या संस्कृत-मिश्रित प्राकृत में हैं।

## चौथा अध्याय

### सामाजिक दशा

मौर्य साम्राज्य के अन्त से गुप्त साम्राज्य के उदय तक का इतिहास बहुत ही अनिश्चित अवस्था में है। इस समय का इतिहास जानने के लिये केवल तीन साधन हैं—(१) सिक्ते, जो उत्तरी भारत में अधिकता से पाये गये हैं, (२) शिलालेख और (३) विदेशियों के इतिहास-प्रथों में भारत का उद्देख। पर इन तीनों साधनों से भी तत्कालीन भारतवर्ष की सामाजिक दशा का कुछ विशेष पता नहीं लगता। जो कुछ पता लगता भी है, वह नहीं के बराबर है। फिर भी इन तीनों साधनों के आधार पर उस समय की सामाजिक दशा का सिंदान वर्णन नीचे किया जाता है।

सामाजिक उथल पुथल—ध्यान देने योग्य पहली बात यह है कि उस समय विदेशियों के लगातार आक्रमणों से समाज में बड़ी उथल पुथल मच रही थी। यवन (यूनानी), शक, पाथिव और कुपण आदि विदेशी लोग धीरे धीरे हिन्दू और बौद्ध धर्म प्रहण कर रहे थे और पूर्ण रूप से भारतीय होते जा रहे थे। मिनेंडर, एन्टिएल्काइडस, रुद्रदामन, कैंडफाइसिज द्वितीय, कनिध्क, द्विवस्क, और वासुदेव आदि इसके उदाहरण हैं। विदेशी लोग आये तो थे भारत को जीतन, पर भारतीय सभ्यता से स्वयं ही जीत लियं गये। विजेताओं ने अपना धर्म, कर्म और सभ्यता खोड़कर विजित भारतवासियों का धर्म, कर्म और सभ्यता मह्ण कर ली।

यहाँ तक कि धीरे धीरे उनके नाम भी हिन्दू ढंग के होने लगे। वासुदेव और रुद्रदामन इसके उदाहरण हैं। पश्चिमी भारत में जो शक वंशी राजा थे, उनके नामों के बाद प्राय: "वर्मन्" या "दत्त" लगा हुआ मिलता है। इससे पता लगता है कि वे पूर्ण रूप से हिन्दू हो गये थे और पौराणिक धर्म को मानने लगे थे। इसी तरह फैडकाइसिज द्वितीय और वासुदेव कुषण के सिक्कों पर शिव को मूर्ति मिलती है, जिससे पता लगता है कि वे शिव के परम भक्त थे। इससे यह भी सूचित होता है कि शैव संप्रदाय कोई नया नहीं, विल्क बहुत पुराना है। उन दिनों शिव की पूजा इतनी अधिक प्रचलित थी कि विदेशी राजाओं को भी अपने सिक्कों पर शिव की मूर्ति रखनी पड़ती थी। इन्टिएल्काइडस के बेसनगरवाले स्तम्भ-लेख से सूचित होता है कि उस समय वहाँ वैण्य धर्म प्रवल था और उसे यवन भी मानने लगे थे।

जाति भेर — अब प्रश्न यह उठता है कि ये सब विदेशी गये कहाँ ? क्या वे देश के बाहर निकाल दिये गये ? नहीं । उनके नामों, सिकों और शिलालेखों ही से पता चलता है कि वे हिन्दू जाति रूपी महान समुद्र में समा गये । उस समय हिन्दू जाति रूपी महान समुद्र में समा गये । उस समय हिन्दू जाति में दूसरी जातियों को हजम कर लेने की ताकत थी, जिसका मुसलमानों के समय में अभाव हो गया था । उसी शक्ति की बदौलत उस समय चारों वर्णों और उनके अवान्तर मेदों में कुल विदेशी मिला लिये गये । इसी तरह से आजकल की अनेक जातियों और वर्णसंकरों का जन्म हुआ है । इससे पता लगता है कि उस समय जाति-भेद खूव पुष्ट हो गया था; और विदेशियों के मेल से नई नई जातियों बनती जा रही थीं ।

ब्राह्मणों का प्रभाव—श्रशोक के समय में ब्राह्मणों का जो प्रभाव पट गया था, वह इस समय धीरे धीरे फिर बढ़ते लगा था। विशेषतः शुंग और कारव वंश के राजाओं ने ब्राह्मणों का नष्टप्राय महत्व फिर में स्थापित करने में बहुत सहायता दी। पुष्यित जे स्वयं श्रश्चमेध यहा करके ब्राह्मणों का सम्मान किया; श्रीर कारव राजा स्वयं ब्राह्मण कुल के थे। इन्हीं दोनों राजवंशों के समय में कदाचित् उस पौराणिक धर्म की नींव पड़ी, जो आगे चलकर गुप्तवंशी राजाओं के समय में पूर्ण उन्नति की प्राम हुआ।

वस; उस समय की सामाजिक दशा के बारे में इससं ऋधिक और कोई बात ज्ञात नहीं है।



# पाँचवाँ ऋध्याय

### सांपत्तिक दशा

इस काल की सांपत्तिक दशा के बारे में भी श्रव तक बहुत थोड़ी बार्ते माल्यम हुई हैं। इस सम्बन्ध में जो कुछ पता लगा है, वह केवल सिक्कों श्रीर विदेशियों के इतिहास-प्रन्थों से। इनसे दो वातों का काकी तौर पर पता लगता है। एक तो यह कि इस काल में विदेशों के साथ खूब व्यापार होता था; श्रीर दूसरे यह कि यहाँ जहाज खूब बनाये जाते थे श्रीर उनके द्वारा यहाँ का माल विदेशों में जाता था। विशेषतः श्रांप्र वंशी राजाश्रों के समय दिल्ली भारत में श्रीर कुषण वंशी राजाश्रों के समय उत्तरी भारत में विदेशों के साथ खुब व्यापार होता था।

आन्ध्र राजाओं के समय दिखिणी भारत का ब्यापार— इस राजवंश के वैभव का समय ईसवी दूसरी शताब्दी के प्रारंभ से तीसरी शताब्दी के श्रन्त तक माना जाता है। इनके कुछ सिक्कों पर जहाज के चित्र बने हुए हैं। इससे प्रतीत होता है कि श्रान्ध्र राजाश्रों का प्रमुख केवल स्थल पर हीं न था, बल्कि उनकी विजय-पताका कदाचित् द्वोपों पर भी फहराती थी ः। इन जहाजनाले सिक्कों से यह भी सिद्ध होता है कि कारो-मण्डल किनारे के लोग ईसवी प्रथम शताब्दी में जहाजों द्वारा समुद्री व्यापार करते थे। इन्हीं सिक्कों को देखकर हावेल

V. Smith's Early History of India. P. 203.

साहब ने यह सिद्ध किया है कि हिन्दू लोग पूर्व काल में जहाजों द्वारा ईरान, श्वरब, बएमा, स्याम, चीन, रोम, यूनान तथा मिस्रत्यादि देशों से व्यापार करते थे। इन सिक्षों के सिवा कारोमएडल किनारे में कुसंबर और पहन लोगों के भी सिक मिले हैं। कसंबर लोग सातवीं शताब्दी के पहले वह सौ वर्षों तक यहाँ रहे थे। इनके सिकों के बारे में प्रातत्ववेत्ता ईलियट साहब लिखते हैं— "सिकों पर दो मस्तूलवाले जहाज चित्रित हैं। इसंबर लोग श्रपने ही जहाजों द्वारा श्रन्य देशों से समुद्री व्या-पार करते थे।" आन्ध्र राजाओं के समय में भारतवर्ष के राज-दूत पश्चिमी एशिया, यूनान, रोम, मिस्न, चीन श्चादि देशों को जहाजों पर जाते थे। भारत से रोम को मसाले आदि भेजे जाते थे श्रीर वहाँ से सोने के सिक्षे यहाँ त्राते थे। सन ६८ ईसवी में रोमवालों के ऋत्याचरों से बचने के लिये कुछ यहदी लोग रोम से दिचिएी भारत के पूर्वी भाग ( मालाबार ) में श्रा बसे थे। ये सब बातें भारतीय जहाजों की ही बदौलत हुई थीं। डाक्टर भाएडारकर का मत है कि आन्ध्र काल में समुद्री ज्यापार बहुत ही उन्नत दशा में रहा होगा। स्मिथ साहब भी लिखते हैं कि दक्षिण की तामिल रियासतों के पास बड़ी ही शक्ति-शालिनी समुद्री सेनाएँ श्रौर जहाजी बड़े थे। तामिल देश में लोग दूर दूर के देशों से जहाजों द्वारा भारतवर्ष की ऋपूर्व वस्तुएँ, मसाले और मोती आदि लेने आते थे। इन वस्तुओं की कीमत वे सोने-चाँदी के रूप में चुकाते थे। द्त्तिगा के पाएड्यवंशी राजा पाएड-योन ने ई० पू० २० में रोम के सम्राट् श्रागस्टस सीजर के दरबार में अपना राजदूत भेजा था। दिच्च के पूर्वी समुद्र तट के लेक बारहो महीने श्रपने जहाजों पर विदेश श्राया-जाया करते थे।

कषण राजाओं के समय उत्तरी भारत का व्यापार-जिस समय दक्षिण में श्रान्ध्रवंशी राजाश्रों का राज्य था, उसी समय उत्तरी भारत में कुपण-वंशी राजाश्रों का प्रभुत्व था। रोम के सम्राटों की पताका भी उस समय भूमएडल के कितने ही देशों पर फहरा रही थी। केवल चीन ऋौर भारतवर्ष ही स्वतन्त्र थे। जिस समय रोम में सम्राट् हेड्रियन राज्य करता था, उस समय उत्तरी भारत में कनिष्क के शासन वा ढंका बजता था। उन दिनों जहाजी व्यापार की बदौलत रोम से अनन्त सोना इस देश में आता था। इस बात के सवूत में हेड्रियन के सोने के सिक्के हमारे देश में मौजूद हैं। इस देश से प्रायः मसाल, इत्र, जवाहिरात, रेशम, मलमल श्रीर रूई श्रादि वस्तुएँ हमारे जहाजों पर विदेशों को जाती थीं श्रीर उनके बदले में म्बरा सोना त्राता था। रोम के सम्राट् त्रौर्लियन के समय में भारतीय रेशम वहाँ के बाजारों में सोने के मोल बिकता था। इस प्रकार रोम का धन भारत को जाता देख, वहाँ के सम्राट् टाइबेरियस सीजर ने यह घोषणा कर दी थी कि पतले रेशम से त्रंग भली भाँति नहीं ढकता; श्रतएव उसका पहनना मना है \*। ईसवी प्रथम शताब्दी में रोम के इतिहासकार प्रीनी ने श्रपने देश-बान्धवों को धिकारा था कि तुम विदेशी माल लेकर प्रति वर्ष करोड़ों रुपये हिन्दुस्तान को भेज देते हो †। विन्सेन्ट स्मिथ

† Pliny, VI. 26 (The Periplus of the Erythraean Sea, by W. H. Schoff, p. 219.)

<sup>•</sup> Tacitus, Annals, 111, 53. (Periplus of the Erythraean Sea by. W. H. Schoff p. 219)

का कथन है कि कदाचित् कुष्या बंश के राजा कैडकाइसिज़ हितीय ने अपने कुछ दूत रोम सम्राट् के पास अपनी पिक्रामोत्तर भारत की विजय की ख़बर देने के लिये भेजे थे \*! कैडफाइसिज हितीय पहला राजा है, जिसने सोने के सिक्क बनवाये थे। उसके पहले के जितने सिक्के मिले हैं, वे सब प्रायः चाँदी या ताँवे के हैं। पर कैडफाइसिज हितीय के समय से बाद के सोने के सिक्के बहुतायत से मिलते हैं। इसका कारण यही है कि उस समय हिन्दुस्तान का रेशम आदि बहुत सा सौदागरी माल रोम को जाता था और उसके बदले में वहाँ से बहुत सा सोना आता था।

भरा पूरा था। लोग दरिद्रता से रिच्चत थे और लक्ष्मी देवी की कृपा से उन्हें किसी प्रकार का कच्टन था। उस समय की सांपित्तक दशा के बारे में इससे ऋधिक और कोई बात उल्लेख्य नहीं है।

<del>--</del>\*\*\*--

V. Smith's Early of India. p. 239.

#### **बठा अध्याय**

## साहित्यिक दशा

साहित्यक भाषा-जैसा कि पहले लिखा जा चुका है, प्राचीन से प्राचीन शिलालेख, जो श्रव तक मिले हैं, ऋशोक के समय के हैं। ये शिलालेख अपने समय की त्राम बोल चाल की भाषा में थे। पर ज्यों ज्यों ब्राह्मणों का प्रभाव बढ़ने लगा, त्यों त्यों शिलालेखों की भाषा में संस्कृत की मिलावट होने लगी। यहाँ तक कि कुपण्-वंशी राजाश्रों के शासन काल के शिलालेख प्राकृत मिली हुई संस्कृत भाषा में श्रीर गुप्त काल के लेख शुद्ध संस्कृत भाषा में मिलते हैं। अर्थात् धीरं धीरे शिलाकियों में प्राकृत का स्थान संस्कृत ले रही थी। कुपए-वंशी राजाओं के शासन काल में संस्कृत का प्रचार खब हो गया थाः श्रीर उस काल में बौद्ध धर्म के जितने प्रन्थ रचे गये. व सब संस्कृत भाषा में हैं। श्रव तक शुद्ध संस्कृत का जो सब से पहला शिलालेख मिला है, वह कुषण राजा वासिष्क के समय का है। इसके बाद शुद्ध संस्कृत का दूसरा शिलालेख सन् १५० ई० के लगभग का है। वह चत्रप रुद्रदामन् के समय का है ऋौर गिरनार की एक पर्वत-शिला पर खुदा हुआ है। इससे सिद्ध होता है कि उस समय श्रर्थात् ईसवी सन् के कुछ समय आगे-पीछे संस्कृत का श्रन्छा प्रचार था। उस समय के प्राकृत या प्राकृत-मिश्रित संस्कृत के जो शिला-लेख मिले हैं. इसका कारण यह मालम होता है कि

प्रायः वे सब के सब बौद्धों और जैनों के हैं। ये लोग उस जमाने में प्राफ्टत या आम बोल चाल की भाषा के पचपाती और संस्कृत के प्रचार के विरोधी थे। इसी से इनके शिलालेखों में संस्कृत की अवहेलना हुई है। ब्राह्मण लोग आज से दो हजार वर्ष पहले भी संस्कृत ही का विशेष आदर करते थे और उसी में शिलालेख खुदवाते तथा प्रन्थ लिखते थे। वासिष्क के समय के जिस शिलालेख का उत्पर उल्लेख किया गया है, वह द्रोण्एल नामक ब्राह्मण का खुदवाया हुआ है। इसी से वह द्रार्ण्ल नामक ब्राह्मण का खुदवाया हुआ है। इसी से वह शुद्ध संस्कृत में है। इससे सिद्ध होता है कि उस काल में आम बोल चाल की भाषा प्राफ्टत और ब्राह्मणों तथा बौद्धों के साहित्य की भाषा संस्कृत थी।

शुंग और काएव राजाओं के समय में संस्कृत साहित्य— शुंग और काएव वंशों के राजाओं के समय में संस्कृत भाषा श्रौर खाहित्य का अच्छा प्रचार था। शुंग-वंशी राजा पुष्यिमत्र के श्राथय में रहकर ही पतंजिल ने महाभाष्य की रचना की थी। काएव-वंशी राजाश्रों ने मनु-संहिता का संकलन कराया श्रीर रामा-यण तथा महाभारत को श्राधुनिक रूप में परिएत किया था।

आन्ध्र-वंशी राजाओं के समय में प्राकृत साहित्य — आन्ध्र-वंशी राजाओं के समय में प्राकृत भाषा और साहित्य बड़ी उन्नत अवस्था में थे। विशेष करके इस वंश के राजा हाल शात-वाहन का राज्य काल प्राकृत साहित्य के लिये बड़ी उन्नति का था। इस राजा ने स्वयं प्राकृत (प्राचीन महाराष्ट्री) भाषा में ७०० पद्य लिखे थे, जो "सप्तशतक" के नाम से प्रसिद्ध हैं। कहा जाता है कि पैशाची भाषा में "वृह्कथा" और "कातन्त्र" नामक संस्कृत व्याकरण की रचना भी इसी समय हुई थी।

कनिष्क के समय में संस्कृत साहित्य-कनिष्क के समय में संस्कृत का बहत प्रचार था। उस समय बौद्ध धर्म की भाषा पाली की जगह संस्कृत हो गई थी। बौद्ध धर्म के जितने प्रन्थ इस समय रचे गये, वे सब संस्कृत में हैं। कनिष्क के समय में बौद्ध धर्म की जो महासभा हुई थी, उसके निश्चय के अनुसार सुत्र-पिटक, विनय-पिटक श्रीर श्रमिधर्म-पिटक पर संस्कृत के एक एक लाख श्लोकों में तीन महाभाष्य रचे गये थे। कहा जाता है कि अश्ववोप, नागार्जुन और वसुमित्र नाम के बौद्ध धन्थकार श्रीर श्राचार्य इसी समय में हुए हैं। इनमें से श्रश्रघोप संस्कृत के परम विद्वान, दार्शनिक और उद्घट कवि हो गये हैं। श्रश्चयोप का जन्म ब्राह्मण वंश में हुआ। था। उनके पिता का नाम संघगुह्य था । वे साकेत या श्रयोध्या के निवासी थे । उनकी माँ एक विश्वक की कन्या थी। उन्होंने गौड, तिरहत श्रौर काम-रूप ( आसाम ) आदि देशों में जाकर विद्याध्ययन किया था। चीन श्रीर तिब्बत में मिले हुए कई प्रन्थों से विदित होता है कि पाटलियत्र श्रौर नालन्द में भी उन्होंने कुछ दिनों तक निवास किया था। वे बहुत बड़े परिडत थे। उन्होंने अनेक बौद्धों को शास्त्रार्थ में परास्त किया थाः पर अन्त में पार्श्व नामक परिस्त के द्वारा वे स्वयं ही परास्त होकर बौद्ध हो गये थे। तब से वे गान्धार देश में राजा कनिष्क के आश्रय में रहने लगे। चीनी और जापानी साहित्य में उन के समय-निरूपण के सम्बन्ध में भिन्न भिन्न कल्पनाएँ की गई हैं। किसी ने उन्हें बुद्ध-निर्वाण के ५०० वर्ष, किसी ने ६०० वर्ष श्रौर किसी ने ७०० वर्ष बाद माना है। पर इसमें सन्देह नहीं कि वे ईसा की पहली शताब्दी के बाद के नहीं हैं। उनका सब से प्रसिद्ध प्रन्थ "बुद्ध-चरित" नामक महा-काव्य है। इस की कविता कालिदास की कविता के जोड़ की है। यदि अश्वघोष का काल ईसवी प्रथम शताब्दी श्रौर कालिदास का पंचम शताब्दी माना जाय. तो यही सिद्ध होता है कि कालिदास ने ऋश्वघोष का ऋनुकरण किया होगा। ऋश्वघोप का एक और महाकाव्य "सौन्दरनन्द्" है । यद्यपि यह कालिदास के काव्यों की टकर का नहीं है, तथापि इसमें मनोरंजन की बहुत कुछ सामग्री है। इसके अनेक अंश भाव-वैचित्र्य और चमत्कार से पूर्ण हैं। इस में कवि ने सुन्दरी और नन्दु नामक दो व्यक्तियों के चरित वर्णन करके उसी के बहाने मोच की शिचादी है। अतः इस काञ्य में शान्त रस का ही श्राधिक्य है। इस काञ्य का नायक नन्द ऐतिहासिक व्यक्ति है। वह बुद्धदेव की मौसी का लड़का था। कहा जाता है कि श्रश्वचोष ने श्रलंकार शास्त्र पर भी एक प्रनथ लिखा था। उनके लिखे हुए "महायान-श्रद्धोत्पद-शास्त्र," "सूत्रा-लंकार" "उपाध्याय-सेवाविधि" ऋादि ऋौर भी सात ऋाठ मन्यों का पता लगा है। उनमें से कुछ प्रंथों के ऋतुवाद भी चीनी तथा जापानी भाषात्रों में मिलते हैं। नागार्जुन के बारे में कहा जाता है कि वे ऋश्वघोप के बाद हुए। ऋश्वघोप की तरह वे भी बाह्मण वंश के ही थे। शायद वे महायान पन्थ के जन्मदाता या प्रवर्त्तक थे: श्रीर नहीं तो, कम से कम उसकी शाखा "माध्यमिक सम्प्रदाय" के जन्मदाता तो अवस्य थे। इस सम्प्रदाय का मुख्य प्रनथ ''माध्यमिक सूत्र'' उन्हीं का रचा हुन्ना है। वसुमित्र उस बौद्ध महासभा के सभापति चुने गये थे, जो कनिष्क के समय में हुई थी। इससे पता लगता है कि वे श्रापने समय के सर्वश्रेष्ठ विद्वान थे । उनका लिखा हुन्त्रा "महाविभाषा शास्त्र" महायान पन्थ के सर्वास्तिवादी सम्प्रदाय का एक प्रसिद्ध प्रन्थ है ।

ज्योतिष शास्त्र की उन्नति—इस काल में सब से अधिक उन्नति ज्योतिष शास्त्र की हुई । ज्योतिष के सब से प्राचीन मन्ध, जिनके विषय में इम लोगों को कुछ मालूम है या जो इम लोगों को आजकल प्राप्त हैं, इसी काल के हैं। प्राचीन हिन्दु ओं ने अठारह प्राचीन सिद्धान्त अर्थात् ज्योतिष के मन्ध लिखे थे; पर उनमं से अधिकांश अब छुप्त हो गये हैं। व अठारह प्राचीन सिद्धान्त ये हैं—(?) पराशर सिद्धान्त, (२) गर्ग सिद्धान्त, (३) न्रह्म सिद्धान्त, (४) सूर्य सिद्धान्त, (५) वरिष्ठ सिद्धान्त, (७) अत्रि सिद्धान्त, (८) करयप सिद्धान्त, (९) नारद सिद्धान्त, (१०) मरीचि सिद्धान्त, (१०) मनु सिद्धान्त, (१०) अर्था सिद्धान्त, (१०) मुगु सिद्धान्त, (१०) न्यवन सिद्धान्त, (१०) म्या सिद्धान्त, (१०) म्या सिद्धान्त, (१०) म्या सिद्धान्त, (१०) स्थान्त, (१०) स्था सिद्धान्त, (१०) स्था सिद्धान्त और (१८) सौनक या सोम सिद्धान्त।

इस काल में भारतवासियों ने ज्योतिष शास्त्र का श्रधिकतर झान यूनानियों से प्राप्त किया था । उक्त श्रठारह सिद्धान्तों में पराशर सिद्धान्त और उसके उपरान्त गर्ग सिद्धान्त सब से प्राचीन हैं। कहा जाता है कि पराशर का मूल प्रन्थ "पराशर तन्त्र"था जो श्रय छप्त हो गया है। वरोहमिहिर ने श्रपनी "बृहत् संहिता" में उसके श्रानेक वाक्य और कहीं कहीं श्रध्याय तक उद्भृत किये हैं। पराशर में पश्चिमी भारतवर्ष में यवनों या यूनानियों के होने का उल्लेख हैं, जिससे सूचित होता है कि यह प्रन्थ ई० पू० २०० के बाद का है। गर्ग के विषय में इससे कुछ अधिक वृत्तान्त विदित है। गर्ग उन मन्यकारों में हैं, जिनसे हम ई० पू० दूसरी शताब्दी के भारतवर्ष पर यूनानियों के आक्रमण का वृत्तान्त जान सकते हैं। यद्यपि यूनानी म्लेच्छ थे. तो भी गर्ग उनका सम्मान करते थे। उनका निम्नलिखिन वाक्य प्रसिद्ध है और बहुधा उद्धृत किया जाता है—"यवन (यूनानी) लोग म्लेच्छ हैं, तथापि वे ज्योतिष शास्त्र अच्छी तरह से जानते हैं; श्रतः उन का ब्राह्मण ज्योतिषयों से बढ़कर और ऋषियों की तरह सम्मान किया जाता है।" डाक्टर कर्न ने गर्ग का समय पहली शताब्दी माना है।

उक्त सिद्धान्तों में से ब्रह्म, सूर्य, वशिष्ठ, रोमक और पुलिश नामक पाँच सिद्धान्त "पंच सिद्धान्त" के नाम से प्रसिद्ध हैं। इन्हीं पाँचों सिद्धान्तों के श्वाधार पर छठी शताब्दी में वराह-मिहिर ने श्रपनी "पंच सिद्धान्तिका" लिखी थी।

मालुम होता है कि प्राचीन "ब्रह्म सिद्धान्त" का स्थान ब्रह्मगुप्त के प्रसिद्ध प्रनथ "स्फुट ब्रह्मसिद्धान्त" ने ले लिया है। एलबेरूनी ने ग्यारहवीं शताज्दी में इस "स्फुट ब्रह्मसिद्धान्त" की एक प्रति
गाई थी। उसने इसका उल्लेख अपनी भारत यात्रा में किया है।
"सूर्य सिद्धान्त" प्रसिद्ध प्रन्थ है; पर उसमें इतनी बार परिवर्तन
और परिवर्धन हुए हैं और वह इतनी बार संकलिन किया
गया है कि अब वह अपने मूल रूप में नहीं है। हम इस मूल
प्रन्थ के समय के सम्बन्ध में इससे अधिक और कुछ नहीं कह
सकते कि यह इसी बौद्ध काल में बना होगा; और सम्भवत
अन्तिम बार पौराणिक काल में इस ने यह रूप प्राप्त किया
होगा। एलबेरूनी "विशिष्ठ सिद्धान्त" को विष्णुचन्द्र का बनाया

हुआ बतलाता है। पर ब्रह्मगुप्त का मत है कि विष्णुचन्द्र ने इस प्राचीन प्रन्थ का केवल संशोधन किया था; श्रौर यही बात ठीक जान पड़ती है। ऋाज कल वशिष्ठ सिद्धान्त के नाम से जो प्रन्थ मिलता है, वह निस्सन्देह आधुनिक है। रोमक सिद्धान्त को ब्रह्मगुप्त और एलबेरूनी दोनों ही श्रीसेन का बनाया हुआ कहते हैं। त्राज कल एक रोमक सिद्धान्त मिलता है, जिसमें ईसा मसीह की जन्मपत्री, बाबर के राज्य का वर्णन तथा श्रकबर की सिन्ध-विजय दी है। "पलिश सिद्धान्त" से एलबेरूनी परिचित था। उसने इसकी एक प्रति ली भी थी: खौर वह इसे पालिस नामक एक यूनानी का बनाया हुआ बतलाता है। यही पाँची सिद्धान्त हैं, जिन्हें वराहमिहिर ने ईसवी छठी शताब्दी में संकलित किया था। डाक्टर कर्न ने पंच-सिद्धान्तिका का समय गर्ग और वराहमिहिर के बीच में अर्थात सन ८५ ई० के लगभग माना है।

अन्य शास्त्रों के प्रनथ-इस काल में अन्य शास्त्रों के भी श्रनेक प्रन्थ वर्तमान थे, जो श्रब श्रप्राप्य हैं। नप्रजित ने गृह-निर्माण, पत्थर की मूर्तियाँ बनाने, चित्रकारी तथा श्रन्य ऐसी ही कलात्रों के प्रन्थ बनाये थे। इस काल में, जब कि देश में चारो श्रोर चिकित्सालय स्थापित थे, वैद्यक शास्त्र ने भी बहुत उन्नति की थी। कहा जाता है कि प्रसिद्ध चरकसंहिता के रचयिता चरक कनिष्क के दरबार के राजवैश थे।

V. Smith's Oxford History of India: p. 135.

## सातवाँ अध्याय

### शिल्प-कला की दशा

अशोक के बाद शिल्प-कला में परिवर्शन-अशोक के बाद मौर्य साम्राज्य का वही हाल हुआ, जो श्रीरंग जेब के बाद मुराल साम्राज्य का हुन्नाथा। मौर्य साम्राज्य बिलकुल छिन्न भिन्न हो गया; श्रौर उसके दूरवर्ती प्रान्त स्वतंत्र होकर श्रलग श्रलग राज्य बन गये। इस मौके पर बैक्ट्रिया श्रीर पार्थिया के यूनानी राजाश्रों ने उत्तरी पंजाब पर श्राक्रमण करके उस पर श्रधिकार जमा लिया। प्रायः ढाई सौ वर्षां तक पंजाब और पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त इन यूनानी राजाओं के आधिपत्य में रहा। हर्मेश्रस ऋन्तिम यूनानी राजा था, जिसने पंजाब श्रौर पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त पर राज्य किया। उसी के समय में भारतवर्ष पर क्रवणों का आ-क्रमण हुआ। यूनानियों के बाद भारतवर्ष पर कुषण राजाओं का शासन प्रायः दो सौ वर्षों तक अर्थात ईसवी प्रथम दो शता-ब्दियों में रहा। यूनानी ऋौर कुषण इन दोनों विदेशी राजवंशों के शासन काल में भारतवर्ष की प्राचीन शिल्प-कला में बडा परि-वर्तन हुआ। इस काल की मूर्तिकारी में यूनानी प्रभाव स्पष्ट दिखाई देता है, जो पहले की मूर्तिकारी में बिलकुल नहीं था। इस काल में यहाँ की प्राचीन मूर्तिकारी में एक दूसरा बड़ा परिवर्तन यह हुन्चा कि बुद्ध भगवान् की मूर्तियाँ पहले पहल बनाई जाने लगीं। इसके पहले बुद्ध का अस्तित्व कुछ चिह्नों से सूचित किया जाता

या। इस काल की शिल्प-कला या मूर्तिकारी की सब से बड़ी विशेषता यहो है। इस काल की मूर्तिकारी या शिल्प-कला को साधारणतः "कुषण मूर्तिकारी" कहते हैं; क्योंकि कुषण राजाओं के समय में इसकी विशेष चन्नति हुई थी। इस काल की मूर्तियों के हो भेद हैं। एक वह जो केवल भारतवर्ष के पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त तथा चत्तर पंजाब में पाया जाता है और जिस पर यूनान की मूर्तिकारी का विशेष प्रभाव है। यह गान्धार मूर्तिकारी के नाम से विख्यात है। दूसरा भेद वह है, जिसकी उत्पत्ति भारतवर्ष के मध्य भाग—मथुरा, सारनाथ तथा अमरावती—में हुई और जिस पर यूनानी शिल्प-कला का इतना प्रभाव नहीं पड़ा, जितना गान्धार मूर्तिकारी पर पड़ा था। इसकी शैली गान्धार शैली से भिन्न है। इसका नाम हम "खदेशी कुषण मूर्तिकारी" रखते हैं; क्योंकि इसमें भारतीय भावों की प्रधानता है।

गान्धार मूर्तिकारी—पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त की मूर्तिकारी का नाम "गान्धार" इसलिये पड़ा कि इस शैली की मूर्तियाँ केवल उस प्रदेश में पाई जाती हैं, जो प्राचीन समय में "गान्धार" कह-लाता था। महाभारत के पाठकों को मालूम होगा कि कौरवां की माता गान्धारी इसी गन्धार देश के राजा की कन्या थीं। श्राजकल का पेशावर जिला, काबुल की तराई, स्वात, बुनेर, सिन्धु श्रौर मेलम निदयों के बीच का प्रदेश तथा तच्हिशला ये सब मिलकर प्राचीन समय में "गन्धार" कहलाते थे। मोटे तौर पर श्राजकल के पश्चिमोत्तर सीमा प्रान्त तथा उसके श्रास पास के प्रदेश को प्राचीन समय का "गन्धार" सममना चाहिए। इन स्थानों में जो प्राचीन मूर्तियाँ मिलती हैं, वे सब बौद्ध धर्म से

सम्बन्ध रखती हैं। यहाँ जैन या हिन्दू धर्म की एक भी मूर्ति अभी तक नहीं मिली। "गान्धार मूर्तिकारी" का नाम "प्रीको-बुद्धिस्ट मूर्तिकारी" भी है; क्योंकि इसमें यूनानियों की मूर्ति-निर्माण कला का उपयोग बौद्ध धर्म सम्बन्धी विषयों में किया गया है। बुद्ध की मूर्तियाँ प्राचीन यूनान के सूर्य देवता "श्रपोलो" की शकल की हैं और उनका पहनावा भी प्राचीन यूनानियों का सा है। गान्धार मूर्तिकारी के सब से ऋच्छे नमूने कनिष्क और हुविष्क के समय के हैं। यह मूर्तिकारी ऐतिहासिक दृष्टि से बहुत महत्त्व की है। इससे उत्तरी भारत का ईसा के बाद की दो तीन शताब्दियों का इतिहास ऋाँखों के सामने त्रा जाता है। गान्धार मृतियों में उत्तरी भारत के तत्कालीन समाज, सभ्यता, धर्म तथा कला कौशल का चित्र खिंचा हुआ मिलता है। इन मूर्तियों में राजा से रंक तक, समाज के प्रत्येक वर्ग के लोगों का चित्र है। गान्धार मूर्तियाँ अधिकतर लाहौर, कलकत्ते और पेशावर के श्रजायबघरों में हैं। ऐसी कुछ मूर्तियाँ युरोप के लन्दन, बर्लिन, विएना आदि बड़े बड़े शहरों के अजायबघरों में भी पहुँच गई हैं।

बुद्ध और बोधिसत्य की मृतियाँ—जैसा कि उपर कहा जा जुका है, प्राचीन बौद्ध काल अथवा मौर्य काल की स्वयं बुद्ध भग-वान की मूर्ति कहीं अंकित नहीं मिलती। इसका कारण यही है कि पूर्वकालीन बौद्धों ने बुद्ध का "निर्वाण" यथार्थ रूप में माना था। पर जब महायान संप्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ, तब गौतम बुद्ध और अन्य बोधिसत्व देवता के रूप में पूजे जाने लगे और उनकी मृतियाँ बनने लगीं। अशोक के बाद मौर्य साम्राज्य का अधःपतन होते ही भारतवर्ष पर यूनानियों का आक्रमस

हुआ। इनमें से बहुत से यूनानियों ने बौद्ध धर्म बहुए। किया। प्राचीन काल का शुद्ध बौद्ध मत, जो एक प्रकार से निराकार उपासना का क्रम था, उन विदेशियों की समक्त में न ह्या सकता था। श्रतएव उन लोगों ने बुद्ध भगवान् की साकार उपासना करना त्रारंभ किया। इसके लिये उन्होंने ऋपने यूनानी कारी-गरों से बुद्ध: भगवान की मूर्तियाँ बनवाई । उस समय तक बुद्ध की कोई मूर्ति नहीं बनी थी; इससे उन यूनानियों के सामने बुद्ध की मूर्ति का कोई श्रादर्शन था। स्वभावतः उन लोगों ने यूनान की मूर्ति-कला के आदर्श पर ही बुद्ध की मूर्तियाँ गढ़ने का प्रयत्न किया। इस काम के लिये उन्होंने यूनान के सूर्य देवता "श्रपोलो" की मूर्ति को श्रपना त्रादर्श माना । इसी लिये गांधार मूर्तिकारी में बुद्ध की मूर्तियाँ अपोलो देवता की मूर्तियों से बहुत कुछ मिलती जुलती हैं। इन सब मूर्तियों में बुद्ध भगवान की युवावस्था दिखलाई गई है। उनके सिर पर उष्णीरा (पगड़ी) के आकार की एक जटा रहती है, जो "बुद्ध" का एक प्रधान लच्चए है। जटा के बाल घुँघराले श्रौर दाहिनी श्रोर को मुड़े हुए होते हैं। दोनों भौंहों के बीच में बालों की एक गोल बिन्दी रहती है, जिसे "ऊणी" कहते हैं। बुद्ध के मस्तक पर यह ऊर्णा उनके जन्म से थी श्रीर महापुरुष का एक प्रधान लच्चण सममी जाती थी। बुद्ध भगवान् के दोनों कन्धों से पैरों तक एक चादर लटकती रहती है, जिसकी सिकुड़न और उतार-चढ़ाव बहुत सफाई के साथ दिखलाये होते हैं। यहाँ तक कि उससे शरीर की बनावट और गठन बहुत ही खूबी के साथ प्रकट होती है। गान्धार मूर्तिकारी में बुद्ध कभी बैठे दुए श्रौर

कभी खड़े हुए मिलते हैं। बुद्ध की बैठी हुई मूर्तियाँ तीन मुद्राद्यों में पाई जाती हैं; यथा—"ध्यान मुद्र।", "मूमि-स्पर्श मुद्रा" श्रौर "धर्मचक मुद्रा"। ध्यान मुद्रा में बुद्ध समाधि में स्थित श्रीर गोद में एक हाथ पर दूसरा हाथ रक्खे हुए हैं। भूमि स्पर्श मुद्रा में वे दाहिने हाथ से भूमि को स्पर्श करके सान्ती देते हैं। धर्मचक मुद्रा में वे दोनों हाथों को छाती तक इस प्रकार उठाये रहते हैं, मानों वे उपदेश कर रहे हैं। बुद्ध की खड़ी मूर्ति प्रायः "त्रभय मुद्रा" में दिखलाई पड़ती है। इस मुद्रा में वे एक हाथ छाती तक उठाये हुए इस प्रकार दिखलाये गये हैं, मानों वे संसार को अभय-दान दे रहे हों। कभी कभी बुद्ध भगवान के दोनों श्रथवा एक श्रोर बोधिसत्व की मूर्तियाँ भी मिलती हैं। बोधिसत्व की मूर्तियाँ बुद्ध से अलग भी मिलती हैं। बुद्ध और बोधिसत्व की मूर्तियों में प्रधान भेद यह है कि बुद्ध संन्यासी के वेष में दिख-लाई देते हैं; श्रौर बोधिसत्व सुन्दर वस्न तथा मुकुट श्रादि ऋलं-कारों से भूषित राजा महाराजों के सदृश । बुद्ध भगवान की मूर्तियों में दोनों कन्धे चादर से ढके रहते हैं; पर बोधिसत्त्व की मूर्तियों में एक कन्धा खुला रहता है। इन मूर्तियों में दाहिना हाथ "वरद मुद्रा" में रहता है श्रीर वाएँ हाथ में कमल श्रादि में से कोई चिह्न रहता है। बोधिसत्त्व एक दो नहीं वरन अनेक हैं। प्रधान बोधिसत्त्व ये हैं-श्रवलोकितेश्वर, मंजुश्री, मारीचि, वन्न-पाणि और मैत्रेय । अवलोकितेश्वर की मूर्तियों में दाहिना हाथ "वरद मुद्रा" में अर्थात् वर देता हुआ और बायाँ हाथ कमल बहुण किये हुए दिखलाया गया है। मंजुश्री दाहिने हाथ से तल-वार उठाकर मानी अज्ञानान्धकार काट रहे हैं। मारीचि सात

वराह पर सवार दिखलाये गये हैं। वज्रपाणि एक हाथ में वज्र लिये हुए हैं; और मैंत्रेय एक हाथ से अभय-दान दे रहे हैं और दूसरे हाथ में घंटी के आकार की कोई वस्तु लिये हुए हैं। ये सब बांधिसत्त्व दूसरे नामों में केवल प्राचीन वैदिक देवता हैं। मालूम होता है कि जब बौद्ध धर्म का प्रचार हुआ और लोग अपना पुराना धर्म छोड़कर इस नये धर्म में आये, तब अपने साथ बहुत से प्राचीन देवी देवताभी, जिनकी पूजा बहुत पहले हुआ करतीथी, लेते आये। होनयान सम्प्रदाय में शक, विष्णु, ब्रह्मा, नारायण् आदि इन्हीं नामों से प्रह्मा किये गये हैं; पर महायान संप्रदाय में ये नाम बदल दिये गये हैं। शक का नाम वज्रपाणि और उनके स्वर्ग का नाम त्रयस्त्रिश लोक रक्ला गया। ब्रह्मा का नाम मंजुओ, विष्णु का अवलोकितेश्वर, सूर्य का मारीचि और कुवेर का जंभल कर दिया गया। कहते हैं कि मैत्रेय भविष्य में अवतार लेंगे और जुद्ध पद प्रहम्म करके संसार का उद्धार करेंगे।

बुद्ध के जीवन का प्रधान घटनाएँ—गन्धार देश में ऐसी
बहुत मूर्तियाँ मिली हैं, जिन पर बुद्ध भगवान के जीवन की प्रधान
घटनाएँ चित्रित हैं \* । किसी मूर्ति में बुद्ध की माता मायादेवी
सो रही हैं और बुद्ध छ: दाँतोंवाले खेत हस्ती के रूप में स्वर्ग
से चतरकर उनके गर्भ में प्रवेश कर रहे हैं । किसी में
रानी माया शाल बुच्च की शास्ता पकड़कर स्वड़ी हैं और उनके गर्भ
से बुद्ध का जन्म हो रहा है । किसी में बालक बुद्ध अपने गुरु

<sup>\*</sup> दिसम्बर १६१७ की सरस्वतों में मेरा लिखा हुआ "नुद्ध के जीवन को प्रथान घटनाएँ" नामक लेख देखिये।

से पढ़ रहे हैं। किसी में वे अपनी फौमार अवस्था में पलंग पर तिकये के सहारे लेटे हुए कियों का गाना-बजाना सुन रहे हैं। किसी में वे गृह त्यागकर जंगल को जा रहे हैं। किसी में वे गृह त्यागकर जंगल को जा रहे हैं। किसी में वे वाधि वृत्त करते करते वे स्वक्षकर काँटा हो गये हैं। किसी में वे बोधि वृत्त के नीचे बैठे हुए आत्म-झान प्राप्त कर रहे हैं। किसी में मार तथा उसकी सेना उन पर आक्रमण कर रही हैं। किसी में वे अपने पाँची शिष्यों को अपने धर्म का प्रथम उपदेश दे रहे हैं। किसी में उन के दर्शनार्थ इन्द्र आ रहे हैं। किसी में वृद्ध का निर्वाण हो रहा है, और किसी में उनका शव दिखलाया गया है, आदि।

स्वदेशी कुपण मूर्तिकारी—इसके मूल में स्वदेशी भावों की प्रधानता है। इस पर यूनानी मूर्तिकारी का प्रभाव कुछ न कुछ अवश्य पड़ा है; िकन्तु वह इतना थोड़ा है और स्वदेशी भावों में इतना डूव सा गया है कि सहसा ज्ञात नहीं होता। इसकी उत्पत्ति तथा ईसवी प्रथम तीन शताब्वियों में अधिकतर प्रचार मथुरा, सारनाथ और अमरावती में था।

मथुरा—ईसवी प्रथम तीन राताव्दियों में मथुरा बहुत बढ़ी चढ़ी नगरी थी। कुपए वंश के राजाओं के अनेक शिला-लेख यहाँ मिले हैं, जिनसे पता लगता है कि उनके समय में मथुरा बहुत महत्व का स्थान था। यहीं पर कुषए वंश के महाराज कनिष्क की कहे आदम मूर्ति, कुछ वर्ष हुए, पाई गई थी; और यहीं पर शुद्ध संस्कृत भाषा का पहला शिलालेख मिला था, जो कुषए वंश के महाराज वासिष्क के समय का है। कुषए काल में मथुरा नगरी बौद्ध, जैन तथा हिन्दू इन तीनों धर्मों का केन्द्र और

तोर्थ थी । इसके समीप लाल पत्थर की कई खानें हैं, जिस कारण प्राचीन काल में यह नगरी मूर्ति-निर्माण कला का एक केन्द्र बन गई थी। यहाँ के मूर्तिकार समस्त उत्तरी भारत में प्रसिद्ध थे। जिस तरह आजकल उत्तरी भारत में जयपुर की मूर्तियों का प्रचार है, उसी तरह प्राचीन समय में मधुरा की बनी हुई मूर्तियों का प्रचार था। यहाँ की मूर्तिकारी इतनी प्रसिद्ध थी कि उत्तरी मारत के धनी मनुष्य अपने इष्ट-देवताओं की बड़ी बड़ी मृर्तियाँ यहाँ से बनवाकर सैकड़ों मील दूर श्रपने श्रपने स्थान पर ले जाते थे। उदाहरण के लिये मथुरा की बनी हुई बहुत बड़ी बड़ी कई मूर्तियाँ चार सो मील दूर सारनाथ में मिलती हैं। केवल कुषण काल में ही नहीं, बल्कि बाद को गुप्त काल में भी मथुरा की मूर्ति-निर्माण कला वैसी ही उन्नत श्रवस्था में थी। कुपण वंशी राजाश्रों का राज्य गंधार में भी था श्रीर मथुरा में भी। यही कारण है कि मथुरा की मूर्तिकारी पर गान्धार मूर्तिकारी का कुछ प्रभाव मालूम होता है। संभव है, उस समय गन्धार प्रान्त के कुछ मूर्ति-कार मथुरा में श्राये हों स्रोर अपना प्रभाव वहाँ की मूर्ति-निर्माण शैजी पर छोड़ गये हों। मथुरा में कुछ मूर्तियाँ ऐसी भी मिली हैं. जिनके वस्त, भाव तथा श्राकृति बिलकुल यूनानियों की सी है।

सारनाथ—मधुरा के समान सारनाथ भी कुषण काल में बौद्ध और जैन धर्म का केन्द्र था। स्मुरनाथ में इन दोनों धर्मों के अनेक मन्दिर और मठ थे, जिन्हें बारहवीं शताब्दी के अन्त में कट्टर मुसल्मानों ने तोड़कर मिट्टी में मिला दिया। हिन्दू धर्म के केन्द्र बनारस के प्राचीन मन्दिरों और मूर्तियों का भी यही इाल हुआ।। सारनाथ के मूर्तिकार साधारण तौर पर चुनार के पीले पत्थर की मृतियाँ बनाते थे। अशोक का सारनाथवाला शिला-स्तंभ भी इसी पत्थर का बना हुआ है। परन्तु, जैसा कि उपर कहा गया है, धनी मनुष्य प्रायः मधुरा की बनी हुई मूर्तियाँ ही ऋधिक पसन्द करते थे और वहीं से मँगवाकर सारनाथ में स्थापित करते थे। सारनाथ की बनी हुई कुषण् काल की मूर्तियों पर भी कुछ कुछ युनानी प्रभाव दिखाई देता है।

अमरावती—मदरास प्रान्त के गुन्टर जिले में कृष्णा नदी के किनारे अमरावती नगरी भी कुषण काल में मूर्ति निर्माण-कत्ता का एक फेन्ट्र थी। यहाँ एक स्तूप के ध्वंसावरोप में संगमरमर की बहुत सी मूर्तियाँ हैं। वे इतनी उत्तम हैं कि मर्मक्रों की राय में वे भारतीय मूर्तिकारी की पराकाष्टा हैं। उनकी रौली गन्धार और मथुरा की शैलियों से मिलती है। स्वदेशी भावों की प्रधानता होते हुए भी यूनानी मूर्तिकारी का उन पर जो प्रभाव पड़ा है, इसका पता सहज में लग सकता है।

खदेशी कुषण-मूर्तिकारी की विशेषताएँ—गान्धार मूर्तिकारी की तरह मथुरा, सारनाथ तथा श्रमरावती की मूर्तिकारी में भी एक विशेष बात ध्यान देने योग्य है। इसी काल में हमें पहले पहल बुद्ध की मूर्तियाँ दिखलाई पड़ती हैं। इन स्थानों में भी कुषण काल के पहले की बुद्ध की कोई मूर्ति नहीं मिलती। गन्धार देश में केवल बौद्ध धर्म सम्बन्धी मूर्तियाँ मिलती हैं; किन्तु मथुरा तथा सारनाथ में कुषण काल की बौद्ध, जैन श्रौर हिन्दू तीनों धर्मों से सम्बन्ध रखनेवाली मूर्तियाँ मिलती हैं। गान्धार मूर्तियाँ की तरह मथुरा श्रादि में भी कुषण-काल की बौद्ध मूर्तियों के तरह मथुरा श्रादि (जटा) है; किन्तु बाल चूंघरवाले नहीं।

दोनों भोंहों के बीच में बालों की एक गोलाकार बिन्दी श्रयोन्
उन्हों भी रहती है। गान्धार मूर्तियों की तरह बुद्ध के दोनों
कन्धों से एक चादर पैर तक लटकती रहती है; किन्तु कपड़े की
बारीकी वैसी खूबी के साथ नहीं दिखलाई गई, जैसी गुप्त काल
की मूर्तियों में है। मूर्ति के सिर के चारों श्रोर एक विलक्कल
सादा तथा श्रलंकार-रहित प्रभामण्डल भी रहता है। बाद को
गुप्त काल में यही प्रभामण्डल सादा नहीं, किन्तु बेल-बूटों से खूब
सजा हुश्रा मिलता है। इसके सिवा कुषण काल की मूर्तियों
में वह गंभीरता, शान्ति तथा चित्ताकर्षक भाव नहीं है, जो
गुप्त काल की मूर्तियों में है। कुयण काल की मूर्तियों में जो
कुछ विदेशी भाव थे, वे गुप्त काल को मूर्तियों से बिलकुल लुप्त
हो गये। गुप्त काल का इतिहास हमारे विषय के बाहर है;
इससे उस काल की शिल्प कला के सम्बन्ध में हम विशेप नहीं
लिखना चाइते।

### आठवाँ अध्याय

बौद्ध धर्म का हास और पौराणिक धर्म का विकास

बुद्ध के समय में बौद्ध धर्म केवल एक छोटे से प्रान्त में सीमाबद्ध था। जब ई० पू० ४८७ के लगभग बुद्ध भगवान् का निर्वाण हुन्ना, तब बौद्ध धर्म केवल एक छोटा सा संप्रदाय था। उस समय उसका प्रचार केवल गया, प्रयाग ऋौर हिमालय के बीचवाले प्रान्त में था। पर ऋशोक के धार्मिक उत्साह की बदौलत वह धर्म केवल कुल भारतवर्ष में ही नहीं, बल्कि उसके बाहर भी दूसरे देशों में फैल गया। श्रशोक के समय से कनिष्क के समय तक अर्थात् मोटे तौर पर ई० पू० २०० से ई० प० २०० तक बौद्ध धर्मका प्रचार उत्तरी भारत में बड़ी प्रबलता के साथ हो रहा था। इन चार सौ वर्षों की बनी हुई मूर्तियों, स्तूपों और मन्दिरों के जो भन्नावशेष तथा शिलालेख मिले हैं, वे सब प्रायः बौद्ध धर्म सम्बन्धी हैं। पर इससे यह न समम लेना चाहिए कि हिन्दू या त्राह्मण धर्म उस समय बिलकुल लप्त हो गया था। यह ऋादि उस समयभी होतेथे, पर ऋधिक नहीं। हिन्दू देवी-देवतात्र्यों की पूजा भी लुप्त नहीं हुई थी। इसका सबूत पुष्यमित्र के श्रश्वमेध यहा, एन्टिएल्काइडस के बेस-नगरवाले शिलालेख, कैंड्फाइसिज द्वितीय तथा वासुदेव के सिकों श्रौर वासिष्क के मथुरावाले यूप-स्तंभ से मिलता है।

अब प्रश्न यह उठता है कि जो बौद्ध धर्म किसी समय सारे

भारतवर्ष का प्रधान धर्म था, वह भारतवर्ष से एक दम किस तरह छुप्त हो गया। इसका उत्तर यह है कि वह गायव नहीं हुआ, बल्कि दूसरे रूप में बदल गया। हर एक संस्था में समय की आवश्यकताओं के अनुसार परिवर्तन हुआ करते हैं। जिस समय बुद्ध भगवान् ने ऋपना धर्म चलाया, उस समय यज्ञ ऋौर विलिदान खूब होते थे। लोगों में दया का भाव कम हो रहा था। वे यज्ञ, होम, जप, मन्त्र श्रौर तपस्या को ही सब से बड़ा धर्म मान रहेथे श्रौर वास्तविक धर्मकी श्रोरसे पराङ्मुख हो रहेथे। वे रवाज की गुलामी में चारो श्रोर से जकड़े हुए थे श्रीर सरल तथा स्वाभाविक जीवन की महिमा भूल गयेथे। ऐसे समय में बुद्ध ने एक नये धर्म की स्थापना करके ऋहिंसा तथा दया का प्रचार किया और अच्छे कर्म करने की महिमा लोगों को बतलाई। बुद्ध ने लोगों से कहा कि तुम हवि, घृत श्रादि श्रिप्त में मत जलात्रो, बल्कि ऋपने बुरे विचारों ऋौर कार्यों को, ऋपनी बुरी प्रवृत्तियों और इच्छाओं को, अपने कोध और ईव्यों के भावों को ज्ञान रूपी अग्निमें दहन करो। पर बुद्ध का प्रचलित किया हुआ धर्म एक प्रकार का संन्यास मार्गथा। बुद्ध के मूल उपदेश में श्रात्मा, ब्रह्म या ईश्वर का श्रम्तित्त्व नहीं माना गया था। सर्व-साधारण इस शब्क निरीश्वर संन्यास-मार्ग को न समभ सकते थे। बुद्ध के सिद्धान्तों के अनुसार निर्वाण प्राप्त करने के लिये संसार से वैराग्य लेकर भिक्षुत्रों की तरह जीवन विताना नितान्त श्रावश्यक था; पर सब लोग गृहस्थी छोड़कर भिक्ष या संन्यासी नहीं बन सकते थे। अतएव उनके लिये एक ऐसे सरल और प्रत्यत्त मार्ग की धावश्यकता हुई, जो सब के हृदयों को धाकर्षित कर सके । इसी उद्देश्य से महायान संप्रदाय की उत्पत्ति हुई, जो एक प्रकार का भक्ति मार्ग था। इस सम्प्रदाय के अनुसार बुद्ध भगवान् परमात्मा समभे जाने लगे । बुद्ध के साथ ही साथ बहुतः से बोधिसत्तों की भी कल्पना की गई। महायान संप्रदाय में बुद्ध श्रौर बोधिसत्व की पूजा देवी-देवताश्रों की तरह होने लगी। इसके साथ ही साथ यह उपदेश किया जाने लगा कि देवादिदेव बुद्ध की भक्ति करने से, उनके स्तूप की पूजा करने से अथवा उनकी मृर्ति पर भक्तिपूर्वक दो चार पुष्प चढ़ा देने से ही मनुष्य को सद्गति प्राप्त हो सकती है। महायान के सिद्धान्तों के ऋनुसार गृहस्थाश्रम में रहते हुए भक्ति के द्वारा निर्वाण पद पाना असंभव नहीं। यह महायान संप्रदाय प्राचीन बौद्ध धर्म की अपेचा हिन्दू धर्म से श्रधिक मिलता है। उयों ज्यों महायान संप्रदाय का प्रचार बढ़ने लगा, त्यों त्यों उसके रूप में अधिक परिवर्तन होता गया और वह पौराणिक धर्म से ऋधिक मिलने लगा। साथ ही पौराणिक धर्म ऋौर ब्राह्मणों का प्रभाव भी बरावर बढ़ने लगा। यहाँ तक कि गुप्त राजाश्रों के काल में पौराणिक धर्म श्रौर बाह्यणों का प्रभाव पूर्ण रूप से जम गया । गुप्त राजा हिन्दू धर्म के अपनुयायी थे अपीर ब्राह्मणों की राय से काम करते थे। वे संस्कृत के भी परिद्वत थे ऋौर संस्कृत विद्वानों तथा कदियों का श्रादर करते थे। गुप्त वंश के द्वितीय तथा चतुर्थ राजा समुद्रगुप्त और कुमारगुप्त ने अधमेध यह करके हिन्दू धर्म को फिर से जावत कर दिया। इस राज-सम्मान से हिन्दू धर्म को बड़ा भारी बल प्राप्त हुन्त्रा श्रीर साथ ही इससे बौद्ध धर्म को बड़ा धका भी पहुँचा । तो भी गुप्त काल में बौद्ध धर्म का ऋधिक हास नहीं हुआ था। फाहियान को सिन्धु नहीं से मथुरा तक ५०० मील की यात्रा में सैकड़ों बौद्ध मन्दिर और संघाराम मिले, जिनमें सहमों भिक्षु निवास करते हुए दिखलाई पड़े। पर भारतवर्ष के अन्य स्थानों में बौद्ध धर्म बिलकुल हीन अवस्था में था। इसके बाद ईसवी सातवीं शताव्दी में हर्ष तथा हेन्त्सोंग के समय बौद्ध धर्म बहुत हीनता को प्राप्त हो गया था। जो गन्धार प्रदेश फाहियान के समय बौद्ध धर्म का प्रधान केन्द्र हो रहा था, उसी में हेन्त्सोंग ने वौद्ध धर्म को बड़ी गिरी हुई दशा में पाया। उसने अपने यात्रा-युत्तान्त में बौद्ध धर्म की इस हीन अवस्था पर बड़ा दुःख प्रकट किया है। अन्त में सातवीं शताव्दी के बाद मुसलमानों के लगातार आक्रमण से बौद्ध धर्म का बचा खुचा प्रभाव भी सदा के लिये जाता रहा। मुसलमानों ने अनेक बौद्ध-विहार जला दिये और उनमें रहनेवाले भिक्षु तलवार के बल से उन्छित्न कर दिये गये। इस प्रकार धीरे धीरे बौद्ध धर्म अपनी जन्ममृमि से सदा के लिये जुल हो गया।

बौद्ध धर्म किस तरह धीरे धीरे हिन्दू धर्म में परिवर्तित हो रहा था, यह पाली और संस्कृत के इतिहास से मालूम होता है। बुद्ध भगवान ने अपने धर्म का प्रचार उस समय की बोलचाल की भाषा में किया था। अशोक ने अपने धर्मलेख उस समय की सर्वसाधारण की भाषा में लिखवाये थे। पर धीरे धीरे बौद्ध धर्म पर ब्राह्मणों का प्रभाव इतना बढ़ गया था कि किलक के समय में महाथान संप्रदाय के प्रन्थ संस्कृत में ही लिखे जाने लगे। धीरे धीरे शिलालेखों में भी संस्कृत भाषा का प्रयोग होने लगा। वासिष्क के राज्य काल का शुद्ध संस्कृत का एक शिलालेख मधुरा

में भौर दूसरा शिलालेख हद्रदामन् का गिरनार में है। इसके बाद गुप्त काल के प्रायः समस्त शिला लेख संस्कृत में ही मिलते हैं। गुप्त राजाओं के सिकों पर भी संस्कृत भाषा के लेख त्रांकित हैं। इन सब बातों से सूचित होता है कि बौद्ध धर्म धीरे धीरे हिन्द धर्म में परिवर्तित हो रहा था।

बौद्ध धर्म किस तरह धीरे धीरे हिन्दू धर्म में रूपांतरित हो रहा था. यह शिलालेखों से भी जाना जाता है। श्रशोक के समय से कनिष्क के समय तक के शिलालेखों में जितने व्यक्तियों के नाम श्राये हैं या जितने दानों के उल्लेख हुए हैं, उनमें से तीन-चौथाई बौद्ध धर्म सम्बन्धी हैं। बाकी एक-चौथाई में से ऋधिक-तर जैन धर्म सम्बन्धी हैं। कनिष्क के समय से शिलालेखों में ब्राह्मणों, हिन्दू देवी-देवतात्र्यां, हिन्दू मन्दिरों और यज्ञों का श्रिधिकतर एक्केल श्राता है। यहाँ तक कि पाँचवीं शताब्दी में ग्रप्त राजाओं के काल के तीन-चौथाई शिलालेख हिन्दू धर्म संबंधी हैं: श्रीर बाकी एक-चौथाई में से श्रधिकतर जैन धर्म सम्बन्धी। इससे साफ जाहिर है कि बौद्ध धर्म धीरे धीरे हिन्दू धर्म की श्रपना स्थाब दे रहा था। जो बौद्ध धर्म कनिष्क के समय तक भारतवर्ष का एक प्रधान धर्म था, वही गुप्त काल में या उसके बाद केवल थोड़े से लोगों का धर्म रह गया था। इस कारण जिस भारत को हम कनिष्क के समय तक "बीब-कालीन भारत" कह सकते हैं, वही कनिष्क के बाद "पौराणिक या दिन्द्-कालीन भारत" में बदल जाता है। परिवर्तन का यह क्रम धीरे धीरे लगातार शताब्दियों तक जारी रहा; यहाँ तक कि बौद्ध धर्म की जन्मभूमि भारतवर्ष में ऋब नाम के लिये भी बौद्ध न रह गया।

ब्राह्मणों के रचे हुए प्रन्थों के आधार पर कुछ लोगों का यह विश्वास है कि बौद्ध धर्म भारतवर्ष में ब्राह्मणों और हिन्दू राजाओं के अत्याचार से मिट गया। संभव है, ब्राह्मणों के कहने से हिन्दू राजाओं ने समय समय पर बौद्धों पर भयानक अत्याचार किये हों; पर यह समभता भारी भूल है कि केवल हिन्दू राजाओं या ब्राह्मणों के अत्याचार से ही बौद्ध धर्म, जो किसी समय समस्त भारत का प्रधान धर्म था, यहाँ से सदा के लिये छुप्त हो गया। बल्कि यों कहना चाहिए कि भारत में बौद्ध धर्म धीरे धीरे हिन्दू धर्म में परिवर्तित होता हुआ अन्त में उसी में मिल गया।

# उपसंहार

बुद्ध भगवान् केवल भारतवर्ष के ही नहीं वरन् समस्त संसार के महापुरुषों में गिने जाते हैं। उन्होंने भारतवर्ष के इति-हास में एक नवीन युग की स्थापना की। उनके आने के पहले वैदिक धर्म अपनी सरलता श्रीर स्वाभाविकता स्रो चुका था। लोग यज्ञ, होम, बलिदान, जप श्रीर मन्त्र को ही सब से बड़ा धर्म मानने लगे थे। यज्ञ-प्रथा का प्रभाव समाज पर बहत ही बरा पड़ता था। यज्ञों में जो पशु-वध होता था, उससे मनुष्यों के हृदय कठोर श्रीर निर्दय होते जा रहे थे श्रीर उनमें से जीवन के महत्व का भाव उठता जा रहा था। लोग श्रात्मिक जीवन का गौरव भूलने लगे थे। वे बाह्याडम्बर को ही अपने जीवन में सब से श्रेष्ट स्थान देते थे। लोग बाह्मणों के हाथ में अपना धर्म, कर्म, जप, होम आदि छोड़ देते थे और खयं कुछ नहीं करते थे। लोग यह समभते थे कि ब्राह्मणों के द्वारा धर्म-कर्म कराने से हमारे लिये मुक्ति का द्वार खुल जायगा। वे श्रात्मा की वास्तविक चन्नति के प्रति उपेचा कर रहेथे। त्रात्मिक उन्नति प्राप्त करने इपथवा प्रकृति पर विजय पाने के लिये इपनेक प्रकार की तपस्यात्रों के द्वारा अपनी काया को कष्ट पहुँचा रहे थे। समाज के बहुत से लोग श्रात्मा, परमात्मा, माया, प्रकृति सम्बन्धी शुष्क वित्रग्डाबाद में फॅसे हुए थे। इन लोगों के द्वारा समाज में एक प्रकार की नीरसता और शुष्क ज्ञान-मार्ग का प्रचार हो रहा

था। मनुष्यों में ऊँच नीच का भाव खुब जोर पकद रहा था। ऊँची जातियों के लोग शुद्रों और हीन जाति के लोगों को बहुत छोटी निगाह से देखते थे। लोगों में प्रचलित धर्म के प्रति असन्तोप और अविश्वास फैता हुआ था। लोग नये नये भावों से प्रेरित होकर परिवर्तन के लिये लालायित हो रहे थे। वे एक ऐसे पुरुष की प्रतीज्ञा कर रहे थे, जो अपने गंभीर विचारों और सदुपदेशों से उनकी आस्मिक पिपासा शान्त करे, और उनके सामने एक ऊँचा आदर्श रखकर उनका जीवन उन्नत बनावे। ऐसे समय बुद्ध भगवान् ने अवतार लेकर समय की आवश्यकता को ठीक तरह से सममा और भारतवर्ष क्या, संसार के इतिहास में एक नया युग स्थापित किया।

सब से बड़ी बात जो बुद्ध भगवान् ने की, वह यह थी कि
उन्होंने ऊँच नीच का भाव बिलकुल मिटा दिया। उन्होंने श्रपने
धर्म का द्वार छोटे-बड़े, ब्राह्मण श्रीर सुदूर सब के लिये समान रूप
से खोल दिया। उनकी दृष्टि में ब्राह्मण श्रीर श्रन्थज, ऊँच श्रीर
नीच सब बराबर थे। उनके मत से सब लोग पित्र जीवन के
द्वारा निर्वाण प्राप्त कर सकते थे। कोई गृहस्थ, चाहे वह कितने
. ही नीच वंश का क्यों न हो, भिक्ष श्रीं के सम्प्रदाय में श्राकर
श्रपने सदाचार से बड़ी से बड़ी प्रतिष्ठा पा सकता था।

दूसरी बात बुद्ध भगवान् ने यह की कि आहिंसा श्रीर दया का प्रचार करके लोगों को श्रीक सालिक श्रीर सदाचारी वनाने का प्रयत्न किया । गौतम बुद्ध की सब से प्रधान शिल्ला गृहस्थ श्रीर भिक्ष दोनों के लिये यही थी कि मतुष्य को न तो स्वयं कोई जीव मारना चाहिए श्रीर न किसी को मारने के लिये प्रेरित करना चाहिए। उनके सिद्धांतों के अनुसार गृहस्यों और भिक्षुत्रों के लिये आवश्यक होता था कि वे प्रत्येक प्रायी के वध का विरोध करें, चाहे वह प्रायी छोटा हो या बड़ा।

तीसरी बात बुद्ध भगवान ने यह की कि अपन शिल्यों को सहयोग की शिला दी और अपने देशवासियों के सामने संघटन शिक्त का आदर्श रक्का। उनका स्थापित किया हुआ भिक्ष संघ सहयोग और संघटन शिक्त का बड़ा उज्जल उदाहरण है। इसी सहयोग शिक्त की बदौलत बौद्ध धर्म का प्रचार केवल भारत के कोने कोने में ही नहीं, बल्कि बाहर भी दूर दूर तक हो गया।

चौथी बात बुद्ध भगवान् ने यह की कि अच्छा कर्म करने की महिमा लोगों को बतलाई। बुद्ध के सिद्धांतों के अनुधार जन्म एक दु:ख की बात है। इस जन्म के दु:ख से छुटकारा पाना ही सब से बड़ा उद्देश्य माना गया है; और अच्छा कर्म करने से ही मतुष्य जन्म के दु:ख से छुट सकता है। बुद्ध भगवान् ने मनुष्यों को यह उपदेश दिया कि जो लोग धर्म-मार्ग पर चलना चाहते हों, उन्हें चाहिए कि वे द्याछ, सदाचारी और पिवत्र-हृदय बनें। बुद्ध के पहले लोगों का विश्वास था यहों में, मन्त्रों में, तपस्याओं में और शुद्ध कराने की राह्म अन्त्र, कर्म-काएड और धर्मामास की जगह अन्तः करए शुद्ध करने की शिचा दी। उन्होंने दोनों और दिरों की भलाई करने, बुराई दूर करने, सब से माई की तरह स्नेह करने और सदाचार तथा सच्चे हान के द्वारा दु:खों से छुटकारा पाने का उपदेश दिया। बुद्ध की पाँच प्रधान शिचाएँ, जो "पंचरील" कहलाती हैं, यही सृचित करती हैं कि बुद्ध भगवान् सदाचार और सत्कर्म पर बहुत जोर

देते थे। वे पाँच शिक्षाएँ ये हैं:—(१) किसी जीव को न मारना, (२) चोरी न करना, (२) झूठ न बोलना, (४) नशे की ब्राहत न डालना और (५) व्यभिचार न करना।

यही पाँच बातें हैं, जिनकी शिक्षा बुद्ध भगवान् ने लोगों को दी और जिनका प्रचार सर्व साधारण में विशेष रूप से किया। पर बौद्ध धर्म की बदौलत भारतवर्ष को तीन भारी हानियाँ भी सहनी पड़ीं। पहली हानि यह हुई कि बौद्ध धर्म ने स्त्रियों को बहुत नीचा स्थान दिया, जिससे स्त्रियों के ऋधिकारों को बड़ा धका पहुँचा। प्रारंभ में स्त्रियों को भिक्ष-संघ में भर्ती होने का ऋधिकार नहीं प्राप्त था; पर ऋंत में ऋपने प्रधान शिष्य झानन्द के बहुत कहने से बुद्ध भगवान ने स्त्रियों को भी संघ में भर्ती करने की अनुमति दे दी। पर उन्होंने ऋपने उपदेश में स्त्रियों के स्त्रभाव की बहुत निन्दा की है।

दूसरी हानि बौद्ध धर्म की बदौलत यह हुई कि ऋधिक दया का प्रचार होने के कारण लोगों में चित्रयत्व ऋधवा वीरता का ऋभाव हो गया। ऋहिंसा के ऋधिक प्रचार के कारण लोगों में युद्ध संबंधी कार्यों के प्रति पृणा का भाव पैदा हो गया। ऋतएव जब भारतवर्ष पर मुसलमानों का आक्रमण हुआ, तब यहाँ के लोगों में पहले का सा चित्रयत्व और वीरता न रह गई थी। इसी से मुसलमानों को भारतवर्ष विजय करने में इतनी आसानी हुई।

तीसरी हानि बौद्ध धर्म के कारण यह हुई कि लोगों के हृदयों में नीरसता तथा वैराग्य का भाव प्रवल हो गया; क्योंकि बुद्ध भगवान का प्राचीन मत हुद्ध संन्यास मार्ग था और उससे लोगों को संसार से विरक्त होने की शिचा मिलती थी। यही

दोष दूर करने के लिये महायान संप्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ। पर उससे मूर्ति पूजा की जड़ जमी, जिससे भारतवर्ष को एक दूसरी विपत्ति का सामना करना पड़ा। सारे देश में मठ, मन्दिर और मूर्तियाँ व्याप्त हो गई। न जाने उन पर कितना द्व्य पानी की तरह बहाया जाने लगा। विशेषतः इन मन्दिरों और मठों की संपित्त की चर्चा सुनकर ही मुसलमानों ने पहले पहल भारतवर्ष पर आक्रमण किया था।

यद्यपि वर्तमान समय में बौद्ध धर्म के चिह्न भारतवर्ष में स्पष्ट रूप से नहीं दिखलाई पड्ते, तथापि उसका जो प्रभाव हमारी शिचा, दीचा श्रीर सामाजिक उन्नति पर पड़ा, वह बहुत श्रधिक है। शिल्प कला में हमारा नाम करनेवाला बौद्ध काल ही है। अशोक के समान धार्मिक सम्राट् बुद्ध महाराज के उपदेश का ही परिग्णाम है। भारत के गुहा मन्दिर श्रीर मूर्तियाँ बौद्ध धर्म की ही करा-मात हैं। युरोप के खैराती कामों श्रीर परोपकारी भावों की प्रशंसा करनेवालों को यह सुनकर आश्चर्य होगा कि उनके यहाँ तो पहले पहले ईसवी चौदहवीं शताब्दी में, फान्स में, केवल मनुष्यों के लिये अस्पताल खुले थे; किन्तु हमारे देश में मनुष्यों के लिये तो चिकित्सालय बहुत पहले से थे ही, किन्तु बौद्ध धर्म के प्रभाव से जीव-जन्तु श्रों श्रीर कीड़े मकोड़ों के लिये भी ईसा से शीन सौ वर्ष पहले चिकित्सालय खुल चुके थे। जानवरों के लिये श्रस्पताल गुजरात में चीनी यात्री काहियान को पाँचवीं शताब्दी **में** श्रीर ह्वेन्त्सांग को सातवीं शताब्दी में भी खुब उन्नत दशा में मिले थे। सड़कों के दोनों तरफ पेड़ लगवाना, कूएँ खुदवाना, लम्बी लम्बी नहरें निकालना, रास्तों में धर्म-शालाएँ बनाना, ये सब बातें बौद्ध धर्म ही की शिक्षा का फल यीं। उसी के प्रभाव से हमारे देश में प्रजातन्त्र राज्य कौर नियम-बद्ध साम्राज्य की प्रणाली भी बहुत उन्नत दशा को पहुँची थी। जिस राजनीति का डंका ऋाज-कल युरोप और अमेरिका में बज रहा है, उसकी भी उन्नति हमारे यहाँ बौद्ध काल में पूर्ण रूप से हो चुकी थी। सारांश यह कि भारतवर्ण के इतिहास का बौद्ध काल बहुत ऋषिक उन्नति और एश्वर्य का काल था और उसका बहुत कुछ प्रभाव हमारी सभ्यता तथा आवरण पर पड़ा है। इसी बौद्ध काल के समाज, सभ्यता, साहित्य तथा शिल्पकला का इतिहास इस शन्थ में दिया गया है। आशा है, पठकों को इससे लाभ पहुँचा होगा।

# परिशिष्ट (क)

## चार बौद्ध महासभाएँ

#### प्रथम महासभा

कहा जाता है कि दुब के निर्वाण के कुछ ही दिन बाद सुभइ (सुभद) नामक भिक्षुक ने अन्य भिक्षुओं से कहा—"अच्छा हुआ, बुब मर गये। हम लोग उनके चंगुल से छूट गये। अब हम लोग स्वतंत्रता के साथ जो चाहेंगे, कर सकेंगे।" उसने बुब भगवान के विरुद्ध आन्वोलन करना प्रारंभ किया। मार्ट्स होता है कि उस समय बौद धर्म में प्रबल मत्ने दे गया था; और भिक्षु संप्रदाय कदाचित दो पशों में बँट गया था, जिनमें से एक पक्ष का नेता सुमद था। सुभद के मत का खण्डन तथा बुद्ध भगवान के उपदेशों और सिद्धान्तों का संग्रह करने के लिये महा-कारवय आनन्द और उपांकि आदि पाँच मिश्रुओं न राजगृह में एक महासभा की। इस महासभा के सभापति बुद्ध विहान महाकाश्वय थे। यह महासभा राजगृह के पास देभार (वैहार) पहाड़ी की सप्तपणीं गुका में हुई। मगव के राजा अजातशतु ने यह गुका हसी उद्देश्य से बनवाई बी। यह सभा खगावार सात महीनों तक होती रही। इसमें बुद्ध के विनय और धर्म सम्बन्धी सिद्धान्त संगृहीत किये गये।

#### द्वितीय महासभा

बोद प्रन्थों से पता खगता है कि द्वितीय बौद महासभा प्रथम महा-समा के खगमग सौ वर्ष बाद वैशाकी के समीप वेलुकाराम में की गई। मालूम होता है कि उस समय फिर भिश्च-संप्रदाय में एक ऐसा दल पैदा हो गया था, जिसने बौद धमें के सिद्धान्तों में कुछ परिवर्तन करने का उद्योग किया। इस उद्योग के विदद्ध काकनद के पुत्र स्थविर यश तथा रेवत आदि ७०० भिश्चओं ने वैशाली में एक महासभा की। यह महासभा लगातार आठ महीनों तक होती रही। इसमें बुद्ध भगवान् के उपदेशों और सिद्धान्तों की पुनरावृत्ति की गई। पर मालूम होता है कि इस महासभा के निश्चय को सब लोगों ने ।नहीं माना; क्योंकि इसके विदद्ध पश्चवालों ने अपनी सभा अलग की, जिसमें अधिक भिश्च सम्मिलित हुए थे। खेद है कि इस विरुद्ध सभा का कोई विशेष वृत्तान्त ज्ञात नहीं। बौद्ध दन्त-कथाओं में से पता चलता है कि यह सभा कालाशोक के राज्य काल में हुई थी। पर इस कालाशोक का भी कुछ पता नहीं है।

### तृतीय महासभा

"दीपवंश" और "महावंश" से पता लगता है कि द्वितीय महासमा के १३५ वर्ष बाद सम्राट् अशोक ने बौद्ध धर्म के ग्रन्थों अथोल "त्रिपिटक" को अन्तिम बार निश्चित करने के लिये हूँ० पू० २४२ के लगभग पटने में एक तीसरी सभा की। इस सभा के अगुआ तिस्स मोगालिपुत्त थे। उस समय पटने के अशोकाराम में ६३ इज़ार धूर्त भिक्षु रहते थे। वे बुद्ध भगवान के सिद्धान्तों के विरुद्ध आचरण करते थे और बौद्ध धर्म को बदनाम कर रहे थे। उन्हें वहाँ से निकलवाकर मोगालिपुत्त आदि एक इज़ार भिक्षु अशोकाराम विहार में पुक्त्र हुए। लगातार नौ मास तक सभा करके उन लोगों ने त्रिपिटक की पुनराहृत्ति की। माल्यम होता है कि इसी सभा के निश्चय के अनुसार बौद्ध धर्म का प्रचार करने लिखे निश्चनण विदेशों में भेजे गये थे। इस सभा के बाद ही अशोक ने अपने पुत्र महेन्द्र को धर्म-प्रचारायें लंका भेजा। महेन्द्र अपने साथ बहुत से ऐसे भिक्षुओं को भी लेता गया था, जिन्हें "विपिटक" कण्डाम थे। इस प्रकार लंका में वे विपिटक पहुँचे, जो पटने की सभा में निश्चित

हुए थे। अनुमान है कि सारनाथ का स्तंभ-छेल, जिसमें स्पष्ट कार्यों में . लिखा है—"जो भिश्लकी या भिश्लक संघ में फूट डालेगा, वह सफेद कपड़ा पहनाकर उस स्थान में रख दिया जायगा, जो भिश्लकों के लिये उचित नहीं है" इसी सभा के निश्रय के अनुसार बना था।

### चतुर्थ महासभा

बौद्ध धर्म की चौथी महासभा कनिष्क के समय में हुई। अशोक के बाद फिर धीरे थीरे बौद्ध धर्म अनेक संप्रदायों में बँटने लगा । यहाँ तक कि कनिष्क के पहले बीज धर्म में निश्चित रूप से १८ संप्रदाय हो गये थे । कदाचित इन संप्रदायों को एक करने के लिये ही यह सभा हुई थी । इस सभा के सम्बन्ध में बौद्ध प्रन्थों में परस्पर विरोधी बातें पाई जाती हैं। तारानाथ कृत बौद्ध धर्म के इतिहास से पता लगता है कि अठारह संप्रदायों में जो सगड़ा हो रहा था, वह इस महासभा में तै हुआ। एक दसरे तिब्बती प्रन्थ से पता लगता है कि कनिष्क ने भिन्न भिन्न संप्रदायों के पारस्परिक विरोध का अन्त करने के लिये अपने गुरु पाइवं से एक बौद्ध महासभा करने का प्रस्ताव किया । पार्व ने यह प्रस्ताव स्वीकृत कर लिया और इसके अनुसार बौद्ध धर्म के विद्वानों की एक बढी सभा करने का प्रबन्ध किया। कनिष्क ने इसके लिये कश्मीर की राजधानी में एक बढ़ा विहार निर्माण कराया । इस महासभा में ५०० विद्वान उपस्थित थे और इसके सभापति वसुमित्र चुने गये थे। इन विद्वानों ने समस्त बौद्ध ग्रन्थों को अच्छी तरह से देख भालकर सब संप्रदायों के मत के अनुसार बड़े परिश्रम के साथ संस्कृत भाषा के एक एक लाख इस्रोकों में सम्र-पिटक विनय-पिटक और अभिधर्म-पिटक पर तीन महा-भाष्य रचे । ये महाभाष्य क्रम से "उपदेश", "विनय-विभाषा-शास्त्र" और "अभिधर्म-विभाषा-शास" कहलाते हैं। जब महासभा का कार्य समाप्त हथा. तब जो महाभाष्य उसमें रचे गये थे. वे ताम्रपत्र पर नकल करके एक ऐसे स्तुप में रक्ले गये, जो कनिष्क की आज्ञा से केवल इसी लिये बनवाया गया था। मालूम होता है कि इस महासभा में कुछ ऐसे सिद्धान्त भी निश्चित हुए थे, जो सब संप्रदायों को मान्य थे।

# परिशिष्ट (ब)

## बुद्ध का निर्वाण काल

बुद्ध के निर्वाण का ठीक समय क्या है, इसका अभी निश्रय नहीं हुआ। इस पर भिक्ष भिक्ष विद्वानों के भिक्ष भिक्ष मत हैं। मैक्स म्यूलर और कार्पेन्टियर साइय ने बुद्ध के निर्वाण का समय ई० प्० ४७७ सिद्ध किया है। लंका की दन्त-क्याओं से निर्वाण का समय ई० प्० ५४४ या ५४३ सिद्ध होता है। क्षीट और गीगर साइय ने इसका समय ई० प्० ४८६ निश्रित किया है। विन्सेन्ट सिथ साइय ने निर्वाण-काल ई० प्० ४८७ माना है†। पर इस बात से भायः सभी विद्वान सहमत है कि यह घटना ई० प्० ४९० और ४८० के बीच किसी समय हुई। अस्तु; तीन स्वतन्त्र प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि बुद्ध का निर्वाण ई० प्० ४८७ के लगा हुआ। ये तीनों प्रमाण इस प्रकार हैं—

- (1) वसुयन्धु की जीवनी के लेखक परमार्थ नामक प्राचीन बौद्ध प्रम्थकार ने लिखा है कि बूपगण और विन्ध्यवास नाम के बौद्ध आचार्य निर्वाण के बाद दसवीं घतान्दी में हुए। इन दोनों आचार्यों का समय ईसवी पाँचवीं घातान्दी माना जाता है। अतएव बुद्ध का होना ई० ए० पाँचवीं घातान्दी में सिद्ध होता है।
- (२) चीन में वर्ष-गणना के लिये प्राचीन समय में प्रति वर्ष एक स्रकीर या ग्रूस्य बना दिया जाता था। कहा जाता है कि बुद्ध का

<sup>ः</sup> इन्डियन पन्टिकेरी, १६१४, पृ० १२६-१३३।

<sup>🕇</sup> बिन्सेन्ट रिमधकुन बाली हिस्टरी बाफ इन्डिया; पू० ४६-४७ ।

निर्वाण कब हुआ, यही सूचित करने के लिये ये शून्य बनाये जाते थे। सन् ४८९ ई० तक इन शून्यों की संख्या ९७५ थी। अतएव ९७५ में से ४८९ निकाल देने से ४८६ बचता है; और यही समय बुद्ध के निर्वाण का थाक।

(३) खुतन (जीनी तुष्किंस्तान) में पाये गये बौद्ध प्रन्थों में की एक दन्त-कथा से पता खगता है कि बुद्ध-निर्वाण के २५० वर्ष बाद अशोक दुए। इस दन्त-कथा से यह भी पता जलता है कि अशोक जीन के बादशाह शेक्कांगटी का समकाखीन था। शेक्कांगटी ने ई० प्०२४६ से ई० प्०२५० तक राज्य किया था। अत्तप्त २४६ में २५० जोड़ देने से बुद्ध का निर्वाण-काल ई० प्० पाँचवीं शताब्दी में ४८७ के लगमग सिद्ध होता हैं ।

# र्पारशिष्ट (ग)

## बौद्ध काल के विश्वविद्यालय

#### तत्त्वशिला विश्वविद्यालय

बौद्ध-कालीन भारत का सब से प्राचीन और सब से प्रसिद्ध विद्याख्य तक्षशिक्षा में था। इस प्राचीन नगर के खँडहर अब तक मिछते हैं। रावकिपण्डी से बीस मील पर जो सरायकाला स्टेशन है, उससे थोड़ी ही तूर पर, उत्तर पूर्व की ओर, ३-४ मील के घेरे में वे फीले हुए हैं। तक्षशिका जिस स्थान पर बसा हुआ था, वह पहाद की एक बहुत ही रमणीक तराई है। इसके सिवा यह नगर उस सदक पर बसा हुआ

<sup>\*</sup> जर्नल आफ्न रायल पशियाटिक सोसाइटी ग्रेट ब्रिटेन, १६०५. ए० ५१।

<sup>🕇</sup> जर्नल श्राफ पशियाटिक सोसाइटी बंगाल, १८८६, ५० ११३-२०३।

था, जो हिन्दुस्तान से सीधी मध्य तथा पश्चिमीय पृशिया को जाती थी। इसी सद्दक के द्वारा मध्य तथा पश्चिमीय पृशिया और भारत के वीच, प्राचीन समय में, ज्यापार होता था। इन्हीं सब बातों के कारण कोई आश्चर्य नहीं जो यह नगर प्राचीन समय में इतने महत्त्व का समझा जाता रहा हो। प्रियन नामक यूनानी इतिहास-छेक्क ईसवी दूसरी शताब्दी में हो गया है। उसने भारतवर्ष तथा सिकन्दर के भारत-आक्रमण का वर्णन किया है। उस वर्णन में ई० प्० तीसरी-चौधी शताब्दी के भारतवर्ष के इतिहास की यथेष्ट सामग्री है। तक्षशिष्टा के बारे में वह खिक्सता है—"सिकन्दर के समय में वह बहुत बड़ा तथा ऐश्वर्यशाली नगर था। इसमें सन्देह नहीं कि सिन्धु और झेलम नदियों के बीच जितने नगर थे, उनमें वह सब से बड़ा और सब से अधिक महत्त्व का समझा जाता था।" यहाँ प्राचीन गन्धार राज्य की राजधानी थी। अशोक के राज्य-काल में उसका प्रतिनिधि यहाँ रहता था। ईसर्जी सातवीं शताब्दी में हेन्सांग नाम का चीनी बौद यात्री भारतवर्ष में आया था। वह भी तक्षशिला की उपजाऊ भूमि तथा इरियाली की प्रशंसा कर गया है।

यह विश्व-विद्यालय बुद्ध के पहले ही स्थापित हो चुका था। जानकों से पता लगता है कि इसमें वेद, वेदांग, उपांग आदि के अतिरिक्त आयुर्वेद, धुर्वेद, मूर्तिकारी, चित्रकारी, गृहिनमांण विद्या आदि भी सिखलाई जाती थी। साहित्य, विज्ञान और कला कौशल के सब मिलाकर अठारह विषयों की पदाई इसमें होती थी। इनमें से प्रत्येक विषय के अलग अलग विद्यालय थे और भिन्न भिन्न विषय अलग अलग अध्यापक पदाते थे। बौद्ध प्रन्यों से पता लगता है कि अनेक राजाओं ने यहाँ आकर धुर्विद्या सीखी थो। कितने ही लोगों ने यहाँ संगीत-विद्या में प्रवीणता प्राप्त की थी, जिससे वे अपने मधुर संगीत के द्वारा सुर्प आदि खीवों तक को वज्ञ में कर लेते थे। कहा जाता है कि प्रसिद्ध संस्कृत वैद्याकरण पाणिति और चन्द्रगुप्त मौर्यं के प्रधान मन्त्री तथा राजनीति शास्त्व-विद्याद चाणक्य ने

यहीं शिक्षा पाई थी। किसी समय महिष आत्रेय यहाँ तैशक शास्त्र के अध्यापक थे। मगध-नरेश विम्वसार के राजवैद्य जीवक ने यहां के अध्यापकों से चिकिस्सा शास्त्र सीखा था। कहा जाता है कि जीवक ने भगवान बुद्ध की भी चिकिस्सा की थी।

इस विश्व-विद्यालय में आयर्वेद की शिक्षा का विशेष प्रबन्ध था। आयुर्वेद के बड़े बड़े ज्ञाता शिक्षा देने के छिये यहाँ रहते थे । वे केवल शिक्षा ही नहीं देते थे. बल्कि स्वयं असाध्य रोगों की चिकित्सा भी करते थे । यहाँ अनेक प्रकार की जडी-बृटियाँ अधिकता से होती थीं । इसी लिये इस विषय की शिक्षा और अनुभव प्राप्त करने के लिये यह स्थान सर्वथा उपयुक्त था। कहा जाता है कि एक बार चीन के एक राजकुमार को भयानक नेत्र-पीड़ा हुई। जब अपने यहाँ के चिकित्सकों की चिकित्सा से उसे आरोग्य लाभ न हुआ, तब वह चिकित्सा कराने के लिये तक्षशिला में आया। यह कथा अश्वघोप के सुत्रालंकार नामक ग्रन्थ में है। "महावरग" में लिखा है कि जब जीवक तक्षशिका में आयुर्वेद की शिक्षा ग्रहण कर रहा था. तब एक दिन उसके अध्यापक ने उसे तक्षशिका के चारों ओर एक योजन के घेरे में घूम घूमकर ऐसे पौध और खताएँ हुँड लाने की आज्ञा दी, जो औषध के काम में न आते हों । पर बहुत खोज करने पर भी उसे कोई ऐसा पौधा न मिला । हर एक पेड़ या लता में कोई न कोई रोग-निवारक गुण निकल ही आता था । कई वर्ष हुए, यारकन्द में कुछ इस्त-छिखित संस्कृत वैद्यक प्रनथ पृथ्वी में गड़े हुए पाये गये थे । उन्हें डाक्टर हार्नेडी ने पदा और बंगाल की पृशियाटिक सोसाइटी ने प्रकाशिक किया था। उनसे भी यही प्रमाणित होता है कि तक्षशिला में आयुर्वेद की शिक्षा का विशेष प्रवन्ध था।

इस विश्वविद्यालय में १६ वर्ष की उम्र के विद्यार्थी भर्ती होते थे। मगभ, काशी आदि त्र दूर के स्थानों के विद्यार्थी यहाँ विद्याप्ययन के लिये आते थे। इन विद्यार्थियों में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय और सुद्र चारों वर्णों के छोग होते थे। राजा से रंक तक के बालक यहाँ मतीं हो सकते थे। "महासुरसोन जातक" से पता लगता है कि उस समय तक्षतिका में 101 राजकुमार विद्याप्ययन कर रहे थे। वहाँ दो प्रकार के विद्यार्थी पढ़ते थे—एक "भ्रमान्तेवासिक", जो गुरु की सेवा-गुश्र्या करके उसके बदले में विद्या पढ़ते थे; और दूसरे "श्राचार्य भागदायक", जो गुरु को गुरु-दक्षिणा देकर पढ़ते थे। गुरु-दक्षिणा १००० मुद्रा थी। विद्यार्थी गुरु के यहाँ पुत्रवत् रहते थे। किस विषय की शिक्षा कितने दिनों में समास होगी, इसका कोई निश्चित नियम न था। यह बात उस विदय की कठिनता और विद्यार्थी की भारणा शक्ति पर ही निर्भर रहती थी। जीवक ने, जिसका उल्लेख ऊपर श्रा खुका है, सात वर्षों में श्राप्तेंद की संपूर्ण शिक्षा प्राप्त की थी।

"तिलमुहि जातक" का कुछ अंश हम यहाँ उद्श्त करते हैं, जिससे यता लगेगा कि तक्षशिला के विश्वविद्यालय में विद्यार्थियों के भर्ती होने का क्या कम था—

"काशी के राजा ब्रह्मदस ने अपने पोइरा वर्षीय कुमार को अपने समीप बुकाकर एक जोड़ी खड़ाऊँ, पत्तों का बना हुआ एक छाता और एक सहस्र मुद्राएँ देकर कहा—'पुत्र, अब तुम तक्षशिक्षा जाओ और वहीं बिक्षा ग्रहण करो।' राजकुमार अपने पिता की आज्ञा मानकर उसी समय चल पड़ा और यथा समय तक्षशिक्षा पहुँचा। उस समय अध्यापक अपने विद्यार्थियों को पढ़ाकर घर के द्वार पर टहरू रहेथे। उन्हें देखते ही राजकुमार ने अपनी खड़ाऊँ उतार दी, छाता बन्द कर लिया और हाथ जोड़े हुए खुपचाप उनके सामने खड़ा हो गया। अध्यापक ने बड़े प्रेम से उस नये आये हुए विद्यार्थी का स्वागत किया और उसे यका हुआ जानकर आराम करने को कहा। इसके बाद बड़ फिर गुरु के पास आया और हाथ जोड़कर खड़ा हो गया। गुरु ने पुछा—

'तुम कहाँ से आ रहे हो ?'

'काशी से ।'

'तुम क्सिके पुत्र हो ?'

' मैं काशी-नरेश का पुत्र हूँ।'

'तुम यहाँ किस लिये आये,हों ?'

'विद्याध्ययन करने के छिये।'

'क्या तुम गुरु-दक्षिणा लेते आये हो ? अथवा गुरु की सेवा-ग्रुध्रूषा करके विद्याध्ययन करना चाहते हो ?'

'दक्षिणा लेता आया हूँ।' इतना कहकर उसने गुरु के चरणों में वे सहस्र मुदाएँ रख दीं, जो उसके पिता ने चलते समय उसे दी थीं।"

अभी तक इस बात का निश्चय नहीं हुआ कि तक्षशिक्षा का विश्व-विद्याख्य कब स्थापित हुआ था और किस समय उसका छोप हुआ। । परन्तु यह निश्चित है कि ई॰ पू॰ छठी शताब्दी से पहली शताब्दी तक यह विश्व-विद्याख्य भारतवर्ष में विद्या का सब से बड़ा केन्द्र माना जाता थाक्ष ।

#### नालन्द् विश्वविद्यालय

तक्षतिका विश्वविद्यालय के बाद बौद्ध कांक का दूसरा विश्वविद्यालय नालन्द में था। यह स्थान मगध की प्राचीन राजधानी राजगृह से सात मील उत्तर और पटने से चौतीस मील दक्षिण है। आजकल इस जगह बढ़गाँव नामक प्राम बसा हुआ है, जो गया ज़िले में है। यहाँ अभी तक नालन्द की प्राचीन इमारतों के खेंडहर पाये जाते हैं । इस विश्वविद्यास्त्र्य

<sup>\*</sup> सरस्वती, जनवरी १९०६ श्रीर माधुरी पीप १९७६ में तख्रितना विश्वविद्यालय के बारे में लेख निकल चुके हैं। उन्हां दोनों लेखों के आधार पर नजरिला विश्वविद्यालय का यह वर्णन लिखा गया है।

<sup>🕆</sup> कर्निघम कृत एन्शिएन्ट जिम्रोयाफी; ५० ४६८.

की नींव कब पड़ी, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। पर चीनी यात्री ह्रेन्त्सांग ने अपने यात्रा वर्णन में लिखा है कि बुद के निर्वाण के कुछ समय बाद ही शकादित्य नाम के एक राजा ने इसे बनवाया था। कहा जाता है कि अशोक के समय में ही संसार से विरक्त कुछ भिक्षु और संन्यासी नारून्द में कुटी बनाकर रहने रूगे थे। क्रमकाः उनकी कीर्ति फेलने लगी और नालन्द विद्या-पीठ में परिणत हो गया। गुप्त लाल में नालन्द विद्या का सब से बड़ा केन्द्र था । इसी समय यह विद्यापीठ महा-विद्यालय में परिणत हुआ और भारतवर्ष के सभी प्रान्तों के विद्यार्थी यहाँ आकर विद्याध्यन करने लगे । सातवीं शताब्दी में ह्वेन्र्सांग ने नालन्द के ऐरवर्य का बहुत मनोइर वृत्तान्त लिखा है। चीन ही में उसने नालन्द का हाल सुना था; तभी से उसे देखने के लिये वह बहुत लालायित हो रहा था । भारतवर्ष में आकर वह घूमता फिरता ु नालन्द भी गया । वहाँ पहुँचते ही उसके दिल पर ऐसा असर पड़ा कि वह तुरन्त निर्वाधयों में शामिल हो गया । उस समय नालन्द निश्वविद्या-लय में 10,000 विद्यार्थी निवास करते थे। आठवीं शताब्दी में बौद्ध धर्म का हास होने के साथ ही साथ नालन्द का भी हास हो गया। अन्त में मुसलमानों के आक्रमण से इस विश्वविद्यालय का सदा के लिये अन्त हो गया; और वहाँ के भिक्षु और संन्यासी आदि या तो मार डाले गये या अन्य देशों में भाग गये।

हेन्द्रसांग के ने नालन्द के बारे में लिखा है कि वहाँ चारों ओर ऊँचे ऊँचे विहार और मठ खड़े थे। बीच बीच में सभागृह और विद्यालय बने हुए थे। वे सब समाधियां, स्तूरों और मन्द्रिंगे विरे थे। उनके चारों ओर बौद शिक्षकों और प्रचारकों के रहने के क्थिये चौमेंज़िक्षी इमारतें थीं। इनके सिवा ऊँची ऊँची मीनारों और विशाल भवनों की

<sup>\*</sup> Walter's Ywan-Chwang, Vol. II.

शोभा देखने ही योग्य थी। इन भवनों में नाना प्रकार के बहुमूल्य रक्ष जदे हुए थे। रंगविरंगे दरवाज़ों, कदियों, छतों और खंभों की सजावट देखकर छोग मोहित हो जाते थे। इस विश्वविद्यालय का पुस्तकालक नौमंज़िका था, जिसकी ऊँचाई क़रीब तीन सी फुट थी। इसमें बौद धर्म सम्बन्धी सभी प्रन्थ थे। प्रचीन काल में इतना बड़ा पुस्तकालय कदाचित ही कहीं रहा हो।

वहाँ छः बड़े बड़े विचालय थे। उन विचालयों में विचाधियों से फ़ीस न ली जाती थी, बिक्त उलटे उन्हें प्रत्येक आवश्यक वस्तु प्रुफ्त दी जाती थी, अर्थात् भोजन, वक्त, औषध, निवास-स्थान आदि सब कुछ उन्हें मुफ्त मिलता था। उच्च श्रेणी के विचाधियों को अच्छी कोठ-दियाँ और नीची श्रेणी के विचाधियों को साधारण कोठिरसाँ मिलती थीं। पुरातत्व विभाग की ओर से वहाँ जो खुदाई हुई है, उससे पता लगता है कि एक कोठरी में एक ही विचार्थी रहता था, क्योंकि बड़ी से बड़ी कोठिरयों की लंबाई १२ फुट से अधिक और चौदाई ८ फुट से अधिक नहीं है। विश्वविचालय का कुल खुर्च दान के द्रन्य से चलता था। यह सी पता लगा है कि इसके अधीन २०० से उपर प्राम थे, जो बड़े बढ़े राजाओं की और से इसे दान के रूप में मिले थे।

नालन्द में भिक्ष भिक्ष विषयों की शिक्षा देने के लिये एक सौ आचार्य थे। विश्वविद्यालय में गणित, ज्योतिय आदि सांसारिक विषयों के साथ ही साथ आत्मविद्या और धर्म की भी शिक्षा दी जाती थी। द्वेन्त्सांग ने लिखा है कि वहाँ बौद्ध धर्म के प्रन्थों के सिवा वेद, सांख्य, दर्शन और अन्य विषयों से सम्बन्ध रखनेवाले सभी प्रन्थ पदाये जाते थे। हेतु विद्या, शब्द विद्या, वैद्यक आदि अनेक विविध विषय विश्वविद्यालय के पाठ्य कम में सम्मिलित थे। नालन्द आकारा के प्रह, नक्षत्रादि देखने का भी बदा भारी स्थान था और वहाँ की जल-धदी संपूर्ण मगध-वासियों को जीक ठीक समय का ज्ञान कराती थी। इस में शिल्पकला विभाग भी था।

मारुद्रम होता है कि वहाँ एक कठिन परीक्षा होती थी, जिसमें यदे कहें प्रभ किये जाते थे; और जो उसमें उत्तीर्ण होते थे, वही विद्याख्य में भरती किये जाते थे। पदाई का कम कम से कम दो या तीन वर्ष का थाछ।

इस विश्वविद्याख्य के पदक, मुहरें और प्रशंसापत्र (सार्टिफिकेट आदि) पाने के लिये लोग लालायित रहते थे। इसकी बहुत सी मुहरें प्राप्त हुई हैं, जिन पर ये शब्द सुते हुए हैं—"श्लीनालन्द-महाविद्वारीय-आर्य-भिश्चक-संघस्य"। इन मुहरों के दोनों किनारों पर शान्त भाव से बैठे हुए दो मुनों के चिद्व बने हैं †।

विश्वविद्यालय का प्रबन्ध बहुत सन्तोषजनक था। वहाँ के नियम
बहुत कड़े थे और उन का पालन बड़ी कड़ाई के साथ किया जाता था।
प्रति दिन बड़े तड़के एक बड़ा घंटा बजाकर खान का समय स्चित किया
जाता था। विद्यार्थीगण सौ सौ या हज़ार हज़ार के छुंडों में अँगोच्छा
हाथ में खिये हुए चारों ओर से तालाब की ओर जाते हुए दिखाई पढ़ते
थे। जान करने के लिये ऐसे दस तालाब थे। प्रति दिन संच्या समय
धर्माचार्य मन्त्र उच्चारण करते हुए एक कोठरी से दूसरी कोठरी में
जाते थे।

नालन्द के विश्वविद्यालय का लोप कब हुआ, यह ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता। इसमें सन्देह नहीं कि दसवीं शताब्दी तक इसका अस्तित्व था; क्योंकि इतिहास से पता खगता।है कि बंगाल के राजा देवपाल ने वीरदेव नामक किसी पुरुप को यहाँ के बिहार का महन्त बनाया या। फिर बंगाल के राजा महिपाल के राज्य काल के नवें वर्ष में विहार के जल जाने पर तैलबक प्राम के बालादित्य ने इसका पुनरुदार

<sup>★</sup> ताकाकुसु——\*ईस्सिग" पृ० १७७.

<sup>🕆</sup> भाकियोलाजिकल रिपोर्ट ( ईंग्टर्न सर्विल ), १६१६-१७, १० ४३.

कराया । काक की कुटिल गति से नालन्द के प्राचीन गौरव की गवाही अब वहाँ केवल मिट्टी के थोड़े से पुस्स दे रहे हैं 🕾 ।

तक्षशिका और नालन्द के अतिरिक्त श्रीधन्यकटक ( इक्षिण भारत में कृष्णा नदी के तट पर वर्तमान अमरावती के निकट ), ओदन्तपुरी और विक्रमशिला इन तीनों स्थानों में बड़े बड़े विश्वविद्यालय थे। ओदन्तपुरी और विक्रमशिला दोनों विद्यार प्रान्त में थे। पर ये नीनों विश्वविद्यालय गुप्त काल के या उसके बाद केथे। इससे वे इस प्रन्थ के विषय के बाहर हैं।

<sup>\*</sup> हिन्दुस्तान रिष्यू, सिर्तंबर, १६१८ में नालन्द विश्वविषालय के सम्बन्ध मे एक उत्तम लेख निकला था। उसका अनुबंद मरश्वती, अगस्त १६१६, में प्रकाशित हुआ। था। उसी लेख के आधार पर नालन्द का इन्त वर्णन किया गवा है।

## परिशिष्ट (घ)

#### बौद्ध-कालीन घटनाओं की समय-तालिका

ईसा पूर्व

६०० शैद्युनाग वंश की स्थापना

**५२८-५०० विम्बिसार का राज्य-काल** 

५००-४७५ अजातशायु का राज्य-काल ५९९-५२७ जैन प्रन्थों के अनुसार वर्धमान महावीर का जीवन-काल ५३९-४६७ ऐतिहासिक अनुसन्धानों के अनुसार वर्धमान महावीर का

जीवन-काल

५२७ जैन प्रन्यों के अनुसार वर्धमान महावीर का निर्वाण काल ४६७ ऐतिहासिक अनुसन्धानों के अनुसार वर्धमान महावीर का निर्वाण-काल

५६ १-४८७ गौतम बुद्ध का जीवन-काल

४८७ गौतम बुद्ध का निर्वाण-काल

४७५-४५० दर्शक का राज्य-काल

३७१ नन्द-वंश की स्थापना

३२७ सिकन्दर का भारत पर आक्रमण

३२६ सिकन्दर का भारत से कुच

३२३ सिकन्दर की मृत्यू

३२२-२९८ चन्द्रगुप्त मीर्य का राज्य-काल

३०५ सेल्यूकस का आक्रमण

२९८-२७३ बिन्दुसार (अमित्रघात) का राज्य-काछ

२७३-२३२ अशोक का राज्य-काल

२६९ अशोक का राज्याभिषेक

२६१ अशोक की कर्लिंग-विजय

२४९ बौद्ध तीर्थों की यात्रा के लिये अशोक का प्रस्थान

२४३ अशोक के समय में बीद महासभा

२३२ अशोक की मृत्यु

२३२ दशस्य का राज्यारोहण

२२० आन्ध्र राजवंश का प्रारंभ

२०६ काबुक पर एन्टिओकस थीअस का आक्रमण

१९० काबुल, पंजाब और सिन्ध का डेमेट्रियस के अधिकार में आना

१८४ मौर्य वंश के अस्तिम राजा बृहत्वथ का अपने सेनापित पुष्य-मित्र के हाथ से मारा जाना

१८४ पुष्यमित्र के द्वारा शंग वंश की स्थापना

१८४-१४८ पुष्यमित्र का राज्य-काल

१७५ वलल का युक्रेटाइडीज़ के अधिकार में आना

१७१-१३६ मिथ्रडेटस प्रथम का राज्य-काल

१६०--२५ पंजाब और पश्चिमोत्तर सीमा पर यूनानियों का शासन

१६० यूचियों के द्वारा शकों का मध्य एशिया से निकाला जाना

१५५ मिलिन्ड (मिनैन्डर) का आक्रमण

१५५ खारवेल का आक्रमण

१४८--७२ पुष्यमित्र के उत्तराधिकारियों का राज्य-काल

७५--५८ मोक्षम का राज्य-काल

५८ एजेस प्रथम का राज्यारोहण

५८ विक्रम संवत् का प्रारंभ

२५ भारत में युनानी शासन का अन्त

#### २५ केंद्रफ़ाइसिस प्रथम का राज्यारोइण ईसा पश्चात्

१९—४५ गोंडोफ़निस का राज्य-काल ४५—७८ कैंडफ़ाइंसिस द्वितीय का राज्य-काल ७८–१२० कनिष्क का राज्य-काल ११९–१२४ नहपान क्षत्रप का राज्य-काल १२०–१४० हुविष्क का राज्य-काल १४०–१८० वासुदेव का राज्य-काल

१५० रुद्रदामन् का गिरनारवाला शिलाक्टेख
३२० गुप्त साम्राज्य की स्थापना और बौद्ध काल का अन्त तथा
पीराणिक काल का प्रारंभ ।

### प्रन्थ-सूची

बौद-काळीन भारत के इतिहास का अध्ययन करने के ळिये निश्च-किखित प्रन्य और ळेख अध्यन्त उपयोगी हैं। इस प्रन्य के खिलने में यथा-संभव इनसे सहायता की गई हैं।

#### त्रांगरेजी

- (1) Anand Coomarswamy—Buddha and the Gospel of Buddhism.
- ( 2 ) Anguttara Nikaya Edited by Richard Marris and Edmund Hardy (Pali Text Society)
- (3) Banerji, R. D.—The Scythian Period of Indian History, Indian Antiquary, 1908.
- History, Indian Antiquary, 1908.

  (4) Barnett, L. D.—Antiquities of India.
- ( 5 ) Barodia-History and Literature of Jainism.
- ( 6 ) Beal, S .- Buddhist Records of the Western World.
- (7) Bhagwau Lal Indraji—The Northern Khatrapas. J. R. A. S., 1894.
- (8) Benoy Kumar Sarkar—The Positive Back-ground of Hindu Sociology.
  - The Political Institutions and Theories of the Hindus.
- ( 9 ) Bhandarkar, D R.—Lectures on the Ancient History of India.
- (10),, -Excavations at Besnagar. Archæological Survey of India, 1913-14 and 1914-15.
- (11) Bhandarkar, R. G.—On the date of Patanjali. Indian Antiquary, 1872.

- (12),, -Early History of the Deccan.
- (13) Bubler, G. and Fleet, J. F.—"Indian Palaeography" in Indian Antiquary, 1904. (Appendix)
- (14) Carpentler, J.-Date of Mahavira, Indian Autiquary, 1914; pp. 118, 125 and 167.
- (15) Cunningham, A.—Bhilsa Topes.
- (16) The Stup of Bharhut.
- (17) Mahabodhi or the Great Buddhist Temple at Buddha Gaya.
- (18) The Ancient Geography of India.
- (19) -- Coins of Ancient India.
- (20) Coins of the Indo-Scythians.
- (21) Dey, N. L.—The Gographical Dictionary of Aucient and Mediavial India, Revised edition in Indian Antiquary, 1919 etc.
- (22) Dhammapada, Edited by Suriyagoda Sumangala. Thera (Pali Text Society)
- (23) Translated by F. Max Muller. Sacred Books of the East. Vol. X.
- (24) Digha Nakaya—Edited by T. W. Rhys Davids and J. E. Carpenter (Pali Text Society.)
- (25) Dipvansa-Edited and translated by H. Oldenburg.
- (26) Divyavadana-Edited by Cowell and Neil
- (27) Dutt, R.C.-History of Civilisation in Ancient India.
- (28) Eliot, Sir Charles—Hinduism and Buddhism in 3 Volumes.
- (29) Fergusson, J.—Tree and Serpent Worship.
  - History of Indian and Eastern Architecture.
- (30) Fick, R.—The Social Organisation in North-East India in Buddha's Time, translated from German by S. K. Maitra.

- (31) Fleet, J. F.-Epigraphy, Imperial Gazetter. II.
- (32) Moga, Manes, and Vonones. J. R. A. S. 1907.
- (33) Foucher, A.—The Beginnings of Buddhist Art.
  Translated from French by F. W. Thomas.
- (34) Gieger, W.-Dipvamsa and Mahavamsa. Indian Antiquary. 1906. p. 153.
- (35) Grunwedel, A .- Buddhist Art in India.
- (36) Hardy, R. S Eastern Monarchism.
- (37) Manual of Buddhlsm.
- (38) Hargreaves, H .- The Buddhist Story in Stone.
- (39) Havell, E. B. The History of Aryan Rule in India.
- (40) Indian Sculpture and Painting.
- (41) Hoerle. A. F. R.—History and Doctrines of Gosala in Hastings, Encyclopædia of Religion and Ethics, Vol. I. p. 258.
- (42) Proceedings of the Asiatic Society of Bengal, 1898, p. 39.
- (43) Hultesch, E.—Jatakas at Bharaut. J. R. A. S. 1912. p. 399.
- (44) Jacobi, H.-On Mahavira and his Predecessors. Indian Antiquary, IX. p. 1588
- (45) Introduction to Sacred Books of the East, Vols.
  XXII and XLV.
- (46) Jagmander Lal Jaini. Outlines of Jalnism.
- (47) Jataka-Edited by V. Fausboll.
- (48) Translated by various hands under the editorship of E. B. Cowell.
- (49) Jayaswal, K. P.—An Introduction to Hindu Polity.

  Modern Review, 1913.
- (50) Kennedy, J.—The Secret of Kanishka. J. R. A. S.

- (51) The Early Commerce of Babylon with India. J. R. A. S. 1898, p. 241-88.
- (52) Kern, H .- Manual of Indian Buddhism.
- (53) Krishnaswami Aiyangar. Ancient India.
- (54) Lalitvistar-Edited by Rajendra Lal Mitra.
- (55) Macdonell, A. A.-Sanskrit Literature.
- (56) Maisay, F. C .- Sanchi and its Remains.
- (57) Max Muller, F. A. —A History of Ancient Sanskrit Literature.
- (58) Mahayansa-Edited and translated by W. Geiger.
- (59) Majjhima Nikaya—Edited by V. Trenckner and R. Chalmers (Pall Text Society)
- (60) Mc. Crindle,—Ancient India as described by Megasthenes and Arrian.
  - Invasion of India by Alexander the Great.
  - Ancient Iudia as described in Classical
     Literature.
  - Periplus of the Erythaean Sea.
  - Ptolemy's Geography.
  - Ancient India as described by Ktesias.
- (61) Marshall, J. H.—Archæological Exploration in India, J. R. A. S. 1907, 1908, 1909, 1911.
- (62) A Guide to Taxila.
- (63) A Guide to Sanchi.
- (64) Besnagar Inscription, J. R. A. S. 1909, p. 1053.
- ( 65 ) Excavations at Taxila, Archæological Survey of India, 1912-13.
- (66) Milindpanha, Edited by V. Trenckner.
- (67) Translated by T. W. Rhys Davids. Sacred Books of the East XXXV, XXXVI.

- (68) Narendra Nath Law.—Aspects of Ancient Indian Polity.
- (69) Studies in Ancient Hindu Polity Vol. I.
- (70) Oldenburg, H.—Buddna. English translation by Hoey.
- (71) Ancient India.
- (72) Pargiter, F. E.—The Purana tex of the Dynasties of the Kall Age.
- (73) Pramathnath Banerjea.—Public Administration in Ancient India.
- (74) Radhakumud Mukerji.—A History of Indian Shipping.
- (75) Local Government in Ancient India.
- (76) Rajtarangini-Translated by A. M. Stein.
- (77) Rangaswami Aiyangar, K. V.—Considerations on some aspects of Ancient Indian Polity.
- (78) Rapson, E. J.—Cambridge History of India. Vol. I. Ancient India.
- (79) Coins of the Andhra and Khatrapa Dynasties.
- (80) Ancient India.
- (81) Indian Coins.
- (82) Rawlinson, H. G.-Intercourse between India and the Western World.
- (83) Rhys Davids. T. W.-Buddhism.
- (84) Buddhist India.
- (85) Buddhism: Its History and Literature.
- (86) Early Buddhism.
- (87) Rhys Davids, Mrs. C. A. F.—Buddhism, (Home University Library Series)
- (88) Notes on Early Economic Conditions in Northern India. J. R. A. S. October, 1901.

- (89) Rockhill, W. W.-Life of the Buddha.
- (90) Ramesh Chanbra Majumdar.—Corporate Life in Aucient India.
- (91) Smith, V. A -The Early History of India. 3rd edition.
- (92) The Oxford History of India.
- (93) Asoka, 3rd edition.
- (94) Autonomous Tribes of the Punjab Conquered by Alexander. J. R. A. S., 1903.
- (95) The Kushana or Indo-Scythian Period of Indian History, J. R. A. S., 1903,
- (56) Catalogue of Coins in the Indian Museum, Calcutta. Vol. I.
- (97) Sahni, Dayaram.—Catalogue of the Sarnath Museum.
- (98) Samyutta Nikaya, Edited by Leon Feer and Mrs. Rhys Davids (Pali Text Society).
- (99) Sewell, R.—Roman Coins found in India, J. R. A. S. 1904.
- (100) Shama Sastri, R.—Chanakya's Land Revenue Policy, Indian Antiquary, 1905.
- (101) Spooner, D. B.—The Zoroastrian Period of Indian History. J. R. A. S. 1915, pp 63-89; 405-55.
- (102) Hand Book to the Sculptures in the Peshawar Museum.
- (103) Stem, M. A.—Zoroastrian Delties on Indo-Scythian Coins, Indian Antiquary, 1988 pp 89-98.
- (104) Anclent Khotan.
- (105) Sutta Nipata-Edited by Anderson and Smith (Pali Text Society)

- (106) Takakusu, Dr. J.-Itslng.
- (107) Thomas, F. W.—The Date of Kanishka. J. R. A. S. 1913.
- (163) Sakasthana, J. R. A. S. 1906.
- (109) Vinaya-Edited by H. Oldenberg.
- (110) Translated by Rhys David and H. Oldenburg: Sacred Books of the East, XIII, XVII, XX.
- (111) Vogel, J. Ph.-Catalogue of the Mathura Museum?
- (112) Waddell, L. A.—Discovery of the Exact Site of Asoka's Classic capital of Pataliputra.
- (113) Excavations at Pataliputra.
- (114) Warren, H. C .- Buddhism in Translation.
- (115) Watters, On Yuan Chwang's Travels in India.
- (116) Whitehead, R. B.-Indo-Greek Coins, Lahore Museum Catalogue. Vol. I.
- (117) Wilson, H. H .- Ariana Antiqua.

#### संस्कृत तथा हिन्दी

- (१) कौटिलीय अर्थशास (शाम शास्त्री-संपादित)
- (२) प्राचीन लिपि माला (गौरीशंकर हीराचन्द ओसा रचित)
- (३) सुद्राराक्षस नाटक (विशाखदत्त-कृत)
- (४) मालविकाग्निमित्र (कालिदास रचित)
- ( ५ ) अशोक के धर्म-लेख (जनार्दन भट्ट कृत)
- (६) भारतवर्ष का इतिहास ("मिश्रवन्धु" रचित)
- ( ७ ) बुद्ध के जीवन की प्रधान घटनाएँ (जनार्टन भट्ट लिखित) सरस्वती; दिसंबर १९१७.
- (८) तक्षशिक्षा का इतिहास (जनार्दन भट्ट लिखित) सरस्वती, नवस्वर १९१८.

- (९) ईसापुर के यूप—स्तंभ (पं० महाबीर प्रसाद द्विवेदी—लिखित) सरस्वती, सितम्बर १९१५.
- (१०) मौर्य साम्राज्य का छोप (पं॰ महाबीरप्रसाद द्विवेदी लिखित) सरस्वती. विसम्बर १९१५.
- (११) अक्षोक-लिपि (बा॰ जगन्मोहन वर्मा-लिखित) सरस्वती, अप्रैल १९१२ और आगे.
- (१२) कनिष्क-काल-निर्णय (पं० हरि रामचन्द्र दिवेकर लिखित) सरस्वती, जनवरी १९१५.
- (१३) क्षत्रप वंश का इतिहास (पं० विश्वेश्वरनाथ रेऊ लिखित) सरस्वती, मार्च से जुळाई तक, १९१९.
- (१४) भरतीय पुरातत्व में नई खोज (जनार्दन भट्ट लिखित) सरस्वती, जलाई १६२०.
- (१५) भगवान् बुद्धदेव (पं॰ वेंक्टेश नारायण तिवारी लिखित) सरस्वती, जनवरी, फरवरी और मई १९१०.
- (१६) महाराज अशोक भी धार्मिक स्वतंत्रता (पं० गोविन्द वछम पाण्डेय लिखित) सरस्वती, जुन १९१५.
- (१७) बौद्ध धर्म की प्रतिष्ठा (लेखक-वैष्णव) सरस्वती, मई १९१४.
- (१८) तक्षित्रिका विश्वविद्यालय (सरस्वती, जनवरी १९०९ तथा माधुरी पौष १९७९)
- (१९) नाळन्द विश्वविद्यालय (सरस्वती, अगस्त १९१९)
- (२०) भारत की प्राचीन मुर्तिकारी (छे० जनार्दन भट्ट) सरस्वती में प्रकाशित.

# साहित्य-रत्न-माला

#### ~>+>+36834+++

हिंदी में ऐसी पुस्तकमालाएँ बहुत ही कम हैं, जिनकी सभी पुस्तकें विषय, उनकी प्रतिपादन-रौली और भाषा आदि के विचार से उन्न कोटि के साहित्य में स्थान पा सकें। इसी अभाव की पूर्ति के लिये यह पुस्तकमाला प्रकाशित की गई है। इस पुस्तकमाला की सभी पुस्तकें सभी दृष्टियों से उन्न कोटि की और स्थायी साहित्य में परिगण्यित होने के योग्य होती हैं। इसमें केवल लब्धप्रतिष्ठ लेखकों के लिखे हुए साहित्य, विज्ञान, राजनीति, अर्थशास्त्र, इतिहास आदि उपयोगी विषयों के अच्छे अच्छे प्रन्थ ही प्रकाशित होते हैं। जो लोग १) प्रवेश छुल्क देकर स्थायी प्राहकों में नाम लिखावेंगे, उनसे पुस्तकों का डाकन्त्यय न लिया जायगा। इस माला का पहला प्रंथ

# साहित्याजोचन

साहित्य की त्रालोचना से संबंध रखता है। जिनको साहित्य से कुछ भी अनुराग है, त्रथवा जो साहित्य से किसी प्रकार का संबंध रखते हैं, उनके लिये इस मंथ में जानने, समफने और मनन करने योग्य अनेकानेक बातें भरी पड़ी हैं। इस प्रन्थ ने हिन्दी संसार में एक नवीन प्रकार की जाप्रति उत्पन्न की है और यह हिन्दी साहित्य के इतिहास के एक नवीन युग के प्रवर्तन में सहायक हुआ है। प्रत्येक साहित्य-प्रेमी के पास और प्रत्येक पुस्तकालय में इसकी एक प्रति अवश्थ रहनी चाहिए। मृल्य ३) माला का दूसरा ग्रंथ लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

मधूरी MUSSOORIE 12 0 8 20

यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है।
This book is to be returned on the date last stamped

| This book is to be returned on the date last stamped |                                              |               |                                              |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|
| दिनांक<br>Date                                       | उधारकर्त्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनाक<br>Date | उधारकत्तां<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|                                                      |                                              |               |                                              |
|                                                      |                                              |               |                                              |
|                                                      |                                              |               |                                              |
|                                                      |                                              |               |                                              |
|                                                      |                                              | -             |                                              |
|                                                      |                                              | -             |                                              |
|                                                      |                                              |               |                                              |

# ารั LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration MUSSOORIE

Accession No. \_\_\_\_\_ 20820

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
   Books may be renewed on request, at the
- discretion of the Librarian.

  4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
  - Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.